
 

Heft 159 |  Home |  Archiv | Impressum und Datenschutz | Das Magazin unterstützen  

 

Von Imagination und Wissen, Politik und Kunst,  

Realismus und Sehnsucht  

Oder Glaube und Frieden in Songs von John Lennon und Bob Dylan  

Matthias Surall  

 
Vor 60 Jahren: John Lennon and Bob Dylan in Eat The Document, 27 May 1966  

Manchmal kommen einfach verschiedene Dinge zusammen: Vorlieben und Prägungen, Jahres-

tage und Jubiläen, lose Enden und bewusste Verknüpfungen, Persönliches und Fachliches, evi-

dente Anlässe und implizite Zusammenhänge, Sympathien und Abneigungen, Überzeugungen 

und Ahnungen, Abgrenzungen und Klarstellungen… 

Das passt dann auf den ersten Eindruck nicht alles genuin zusammen, aber der zweite bis dritte 

Blick oder die relecture offenbaren bisweilen: Es passt unter Umständen doch. Die für diese 

Passgenauigkeit erforderlichen Umstände sind das je Persönliche, die individuellen Synapsen, 

Erfahrungswerte und die subjektive Bereitschaft für Überraschungen, Aussichten über den Tel-

lerrand hinaus sowie Lerneffekte jenseits der ausgetretenen Trampelpfade des Mainstreams wie 

des eigenen Geistes. 

Auch bei diesem Artikel kommt einiges zusammen: Popkultur, Jahrestage, (eigene) Biographie 

und Prägung, aber eben auch Persönliches und etliches mehr. Und natürlich ist das weder illegi-

tim noch inadäquat, sondern schlicht ein häufig zu beobachtendes Phänomen. 

https://www.theomag.de/159/index.htm
https://www.theomag.de/index.htm
https://www.theomag.de/liste.htm
https://www.theomag.de/info/impressum.htm
https://www.theomag.de/info/spenden.htm
https://www.theomag.de/index.htm
https://www.theomag.de/liste.htm


Ich verweise auf den popmusikkulturellen Kontext und hier exemplarisch auf zwei literarkritisch 

aufschlussreich sezierbare Songs, die den gleich im Fokus stehenden Künstlern zuzurechnen 

sind. Zum einen den Schlusssong des Beatles Albums „Sgt. Pepper’s Lonely Hearts Club Band“ 

mit dem auf John Lennon zurückgehenden Titel „A Day In The Life” von 1967, bei dem im An-

schluss an die Klimax des ersten Teils ein fröhlicher Neubeginn zu hören ist, ein Einsprengsel, 

das auf eine bis dato unvollendete, komplett andere Songidee von Paul McCartney zurückgeht.1 

Ein Break, ein stilistischer Wechsel mitten im Song, der dann jedoch wieder zu seiner ursprüng-

lichen Form zurückkehrt.2 

Zum anderen den finalen Song des Bob Dylan Albums „Time Out Of Mind“ von 1997 „Highlands“, 

ein epischer Monolog seines lyrischen Ichs, in dem bei musikalisch gleich bleibender Struktur 

plötzlich die Schilderung einer Begegnung mit dialogischen Anteilen in einem Restaurant ein-

setzt, bevor der Monolog seine Fortsetzung findet.3 Auch hier lässt sich die Integration einer 

ursprünglich anderen Songidee in einen erstmal komplett anderen Songkontext beobachten. Und 

auch hier funktioniert die Verknüpfung und Zusammenstellung.4 

Was also kommt hier im Folgenden zusammen? 

Zunächst mehrere Jahrestage oder Jubiläen mit Blick auf John Lennon, als da sind: 2026 jährt 

sich zum 55sten Male die Veröffentlichung seines bekanntesten Songs als Solokünstler: „Ima-

gine“. Im Dezember 2025, dem Monat, in dem ich diesen Text verfasse, ist es zudem genau 45 

Jahre her, dass Lennon von einem Attentäter erschossen wurde. Und Lennon selber wäre in 

diesem Jahr 2025 85 Jahre alt geworden. Und 2026, im Jahr des Erscheinens dieses Artikels, 

wird Bob Dylan 85 Jahre alt werden. 

2021, zum goldenen Jubiläum des Erscheinens von „Imagine“, hat die damals signifikante Kul-

turkirche5 St. Johannis in Buchholz in der Nordheide zusammen mit dem dortigen Kunstverein 

eine John Lennon Ausstellung gezeigt und damit auch diverse Veranstaltungen kombiniert.6 Für 

eine derartige in dieser Reihe wurde ich als damaliger Beauftragter für Kunst und Kultur der 

Hannoverschen Landeskirche angefragt, da ich in dieser Zeit unter anderem einen Arbeitskreis 

Popmusikkultur und Kirche gegründet und mit diversen Veranstaltungen und Publikationen ver-

knüpft hatte. So entstand das, was hier im Folgenden den im Vergleich zu damals überarbeiteten 

Kern der Darbietung repräsentiert, ein Vortrag zum Thema „Glaube und Frieden in den Liedern 

von John Lennon und Bob Dylan“ unter besonderer Berücksichtigung von Lennons „Imagine“ 

inklusive eines Blicks über den Tellerrand dieses Songs. Dafür zog ich einen weiteren, zur Titel- 

und Aufgabenformulierung passenden Lennon Song heran und kontrastierte beides mit zwei hier 

ebenfalls sehr passenden, gerade weil signifikant differenten Songs aus dem Oeuvre von Bob 

Dylan. 

 



Neben dieser meiner beruflichen Perspektive kommen hier wenig überraschend auch meine per-

sönliche Biographie und Prägung ins Spiel: Schon früh, Mitte der 1970er Jahre, entdeckte ich die 

Beatles für mich. „Sgt. Pepper’s Lonely Hearts Club Band“ war die ‚Einstiegsdroge‘ und das so-

genannte ‚White Album‘ hörte ich im Konfirmandenalter rauf und runter. Diesem schlicht „The 

Beatles“ betitelten Doppelalbum lagen die vier ikonischen Porträtfotos der „fab four“ bei, deren 

bis heute andauernde popkulturelle ‚Ikonizität‘ sich auch daran ablesen lässt, dass „Lego“ in 

seiner „Art“-Reihe vor einigen Jahren eben diese vier Porträts als Vorlage für einen Puzzle-Bau-

satz wählte.7 Jahrelang hingen diese vier, ca. DinA4-großen Fotos auch in meinem Jugendzim-

mer, wobei ich eines der Gläser von John Lennons Nickelbrille gegen Ende der 1970er Jahre mit 

einem „Atomkraft? Nein danke!“-Aufkleber verzierte; er passte genau auf dieses Glas und nach 

meinem Dafürhalten zu diesem Typ des politisch ambitionierten Pop-Künstlers. John Lennon, der 

als der coole, intellektuelle Beatle galt, war mir von seiner Art und Songkunst sowie seinem 

Outfit her näher als Paul McCartney, der als Frauen- und Ringo Starr, der als Oma-Schwarm 

galt. Nur George Harrison war mir noch lieber oder näher. Er spielte besser Gitarre als Lennon, 

war weniger zynisch und zudem spirituell bis religiös orientiert. Seine Songs waren für mich stets 

die Highlights der späten Beatles Alben. 

1979 trat Bob Dylan dann vehement in das Areal meiner bewussten Wahrnehmung, da mich 

seine, vor allem gesangliche Performance auf dem 1979er Album „Slow Train Coming“ packte 

und faszinierte. Von diesem Album ausgehend ‚arbeitete‘ ich mich durch den schon damals um-

fangreicheren Katalog an Dylan Alben und es erschloss sich mir ein wahrer Kosmos in Pop- und 

Songkultur. Die Beschäftigung mit Dylan, diesem Meister der Selbstinszenierung, der diversen 

Häutungen und des Maskenspiels, zieht sich seitdem wie ein roter Faden durch meine persönliche 

und berufliche Biographie. 

Die Kombination oder vergleichende Zusammenschau von John Lennon Songs und solchen von 

Bob Dylan legte sich so schon von meiner Geschichte und Prägung her nahe. Doch auch inhaltlich 

sprach und spricht einiges dafür: Zum einen gehören beide Künstler einer Generation an. Lennon 

war Jahrgang 1940 und Dylan ist 1941 geboren. Zum anderen kannten sich beide und es gibt 

bei allen offenkundigen Unterschieden auch deutliche wechselseitige Beeinflussungen. Die be-

kanntesten sind diese: Der überbordende popkulturelle und kommerzielle Erfolg der Beatles in 

der ersten Hälfte der 1960er Jahre war ein entscheidender Anstoß für Dylan, sich von der in 

seinem damaligen Umfeld ‚reinen Lehre‘ des puristischen Folksongs zu verabschieden und sich 

der Pop- und Rockmusik mit elektrisch verstärkten Instrumenten im Setting einer Band zuzu-

wenden. Auf der anderen Seite der Wechselbeziehung übte Dylans poetische Songwriterkunst 

einen erheblichen Einfluss auf das Songwriting der Beatles aus, das ab 1965, dem Jahr der 

Erstbegegnung der Band mit Dylan, zunehmend anspruchsvoller und komplexer wurde. Und 

schließlich ist es einfach spannend zu sehen und nachzuvollziehen, wie unterschiedlich sich 

Lennon und Dylan mit dem ‚Themenfeld‘ Religion, Glaube und Gott auseinandersetz(t)en. 



Mindestens ebenso spannend ist die jeweilige Rezeptionsgeschichte, wobei hier unter anderem 

das Phänomen vorschneller Vereinnahmung, aber auch das der kapitulativen Koalition zu be-

obachten ist. Bei Lennon geht es in diesem Kontext vor allem darum, wie mit seinem Song 

„Imagine“ umgegangen wird, was hier gehört und herausgestrichen und was speziell im kirchli-

chen Kontext gerne übersehen bis ignoriert wird. Die Verlockung des Schulterschlusses, der 

Koalition mit diesem weltweit bekannten politischen Friedensaktivisten lässt bis heute – wenn 

„Imagine“ mal wieder in einem Friedensgottesdienst nachgespielt dargeboten wird oder eine 

Tournee mit John Lennon Liedern durch die Kulturkirchen zieht8 – großzügig bis ignorant über 

das hinwegsehen, was hier mindestens auch evident ist: Lennons Religions- und Kirchenkritik 

sowie sein offensichtlicher Atheismus. Damit meine ich nota bene nicht, dass diese Songs und 

Haltung nichts in einem kirchlichen Raum oder Kontext zu suchen hätten. Ich meine allerdings, 

dass es unredlich ist, diese Inhalte und Haltung schlicht auszublenden, zu ignorieren, statt sich 

inhaltlich damit auseinanderzusetzen, um den Koalitionsfrieden nur ja nicht zu gefährden. 

Auf Seiten Dylans ist die Rezeptionsgeschichte ob seiner zahlreichen stilistischen und inhaltlichen 

Neuerfindungen seiner selbst als Künstler noch spannender. Da gab es – um nur drei signifikante 

Beispiele anzuführen - die Folk Puristen, die dem plötzlich dem Rockgenre zugewandten Perfor-

mer „Judas“ entgegenschrien.9 Die Anhänger seiner surrealistisch geprägten mid-sixties-Phase, 

die seine Hinwendung zum Country-Rock inklusive Kooperation mit Johnny Cash als Verrat 

brandmarkten und natürlich all diejenigen unter seinen Fans und den Kritikern, die seine Kon-

version zum (evangelikalen) Christentum und dem Gospel-Rock als endgültigen Verrat an seinen 

Ursprüngen und ihrer eigenen (intellektuellen) Erwartungshaltung geißelten. Und Vereinnah-

mungstendenzen gegenüber Dylan gab und gibt es auch zahlreiche. Ob politischer Art (der Sän-

ger von Protestsongs), gesellschaftskritischer Ausprägung (der poetische Prophet als Galionsfi-

gur der Gegenkultur) oder religiöser Art (wahlweise Dylan, der Jude, oder Dylan, der christliche 

Fundamentalist). Gegen all diese und noch ganz andere Erwartungshaltungen und Vereinnah-

mungen sträubt sich das Objekt der Begierde vehement als Subjekt seiner eigenen Idee von 

Kunst und künstlerischer Schwerpunktsetzung sowie Entwicklung bis Veränderung, wie sich z.B. 

in Dylans Buch „Chronicles Vol. I“10 nachlesen lässt. 

Schließlich ein letzter Punkt, der bei der Entstehung dieses Beitrags für „Tà katoptrizómena“ 

ebenfalls eine Rolle gespielt hat. Heft 157 dieses Magazins widmet sich dem Thema „Gibt es 

noch Religion in der Popkultur?“ und enthält den Beitrag von Andreas Mertin: „Die Enden der 

Popreligion“.11 Darin schreibt er u.a. dies: „Eine beobachtbare Fluchtbewegung der Theolog:in-

nen Ende des 20. Jahrhunderts war, sich von der Hochkultur ab- und der Populärkultur zuzu-

wenden. Die Vermutung lautete, dass zwar in den hochkulturellen Feldern Religion signifikant 

auf dem Rückzug war, sie aber im Bereich des Popkulturellen fröhliche Urständ feierte. Eine Fülle 

von produktiven Arbeiten zur Analyse von Rockmusik, Hollywoodfilmen, allgemein von Medien-

religion erschien. Gleichzeitig konnte man das Spektrum erweitern, indem jede Form von 



Sinnsuche als Form von Religion gedeutet wurde. «Pretty Woman» oder «Nick Cave» als Got-

tesbeweis. Und schon schien die Welt der Theolog:innen wieder in Ordnung zu sein.“12 

Als Theologe mit dem Schwerpunkt Kulturtheologie, der seine Dissertation über „‘And God is 

never far away‘ - Spannende Theologie im Werk von Nick Cave“ geschrieben hat, fühle ich mich 

hier nachvollziehbarerweise angesprochen bis gefordert. Zumal Mertin mich in Anmerkung 8 

seines Beitrags zu den „Protagonist.innen [sic!] der Popkulturtheologie“13 zählt, danke! Nun 

werde ich hier weder anfangen, meine bescheidenen Bemühungen auf diesem Feld zu rechtfer-

tigen noch gar mich an quantifizierenden Überlegungen zum changierenden Anteil religiöser In-

halte im Bereich der Popmusikkultur beteiligen. Aber so viel sei doch von meiner Seite zu meiner 

eigenen Motivation und Sicht auf dieses Feld gesagt: Ich halte es auch heute noch für gut, richtig 

und geboten, dass speziell die Praktische Theologie zur Überwindung der nach wie vor mit und 

im Gefolge von Henning Luther zu konstatierenden „‘Lebensweltvergessenheit‘ der Theologie“14 

beiträgt, indem sie sich auf „die Auslegung der vielfältigen Lebenswelten und Lebensgeschichten 

von Menschen“15 einlässt, versteht, kapriziert. Denn „Praktische Theologie ist […] weniger die 

Auslegung und Aufbereitung von Antworten, als vielmehr die Hermeneutik von Fragen.“16 Mit 

meinen Worten gesagt: Wenn die These stimmt, dass Theologie zuallererst die Kunst der Frage 

meint und ist, auch und besonders der Frage, die über die Vorfindlichkeit alles menschlichen 

Seins hinausgeht, und eben nicht die eilige Kunstfertigkeit der allzeit ‚richtigen‘ Antwort, dann 

sind Theologie und Kirche gut beraten, wenn sie an kulturelle Werke und Artefakte speziell der 

Popkultur anknüpfen und sie thematisieren. Denn im Werk von Popkünstlern wie beispielhaft 

Nick Cave oder Bob Dylan sowie zahlreichen mehr findet sich genau diese Haltung der über das 

rein Vorfindliche, Gegebene hinausstrebenden Frage, anders gesagt die Haltung der Sehnsucht, 

die zugleich um die Tradition weiß und sich genau deswegen mit biblischen Themen, Personen, 

Texten und Motiven auseinandersetzt.  

Wir müssen nicht darüber debattieren bis streiten, ob Nick Cave in seiner Funktion und seinem 

Schaffen als künstlerischer Akteur zum Gottesbeweis taugt. Darum geht es nicht – weder ihm 

noch mir - , sowenig wie darum, ob die bloße Menge religiöser Anspielungen bis Thematisierun-

gen im Bereich der Popmusikkultur dazu angetan ist, vom ‚Ende der Popreligion‘ zu sprechen. 

Es geht vielmehr um die Inhalte, z.B. eben bei Nick Cave, und um die Frage, was sich je indivi-

duell und auch institutionell für Theologie und Kirche hier ggf. lernen lässt. Meine These lautet 

hier schlicht: Viel. Und nur auf Nick Cave bezogen vor allem da und dann, wenn es um die 

Schattenseiten des Lebens, seine Spannungen, Negativa, Widersprüche und Aporien geht.17 

 

*** 

 



Ich komme zum Thema Glaube und Frieden in 

den Liedern von John Lennon und Bob Dylan. 

Dies kann in Anbetracht des je umfangreichen 

Werks beider Künstler nur exemplarisch behan-

delt werden, weshalb ich je zwei signifikante 

Songs der beiden ausgewählt habe. Je einer der 

beiden widmet sich eher bis vorrangig dem 

Thema Frieden. Der jeweils andere dann dem 

Themenfeld des Glaubens. Aber beides über-

schneidet sich mehrfach… 

Die beiden ausgewählten Songs von John Lennon 

entstammen seiner mittleren Solophase, die nach 

der Trennung der Beatles 1970 beginnt und bis 

zur Mitte des Jahrzehnts andauert. Nach der 

kommerziell wenig erfolgreichen frühen Solo-

phase parallel zur Auflösung der Beatles ab 1968 waren das Album und sein Titelsong „Imagine“ 

von 1971 dann sehr erfolgreich und bis heute äußerst bekannt und populär. 

„Imagine there's no heaven 

It's easy if you try 
No hell below us 
Above us, only sky 
 
Imagine all the people 
Living for today 
 
Imagine there's no countries 
It isn't hard to do 
Nothing to kill or die for 
And no religion too 
 
Imagine all the people 
Living life in peace 

You may say I'm a dreamer 
But I'm not the only one 
I hope someday you'll join us 
And the world will be as one 
 
Imagine no possessions 
I wonder if you can 
No need for greed or hunger 
A brotherhood of man 
 
Imagine all the people 
Sharing all the world 
 
You may say …”.18 

„Imagine“ ist ein erst mal schlichter und poppig eingängiger balladesker Song.19 Text, Musik und 

Gesangsstil lassen ihn für genau das prädestiniert erscheinen, was er ja auch geworden ist: eine 

Hymne. Allein am Klavier beginnend, kommen im ersten Drittel des Songs Schlagzeug und Bass 

dazu, bevor ab der Mitte im Sogbereich des ersten Refrains dann noch Streicher beigefügt sind. 

 



Ich beginne mit der Struktur des Songtextes: Der Song besteht aus drei jeweils gleich aufge-

bauten Strophen, die allesamt mit dem Songtitel beginnen. Der hymnisch träumerische Refrain 

begegnet nach der zweiten und zum Abschluss des Songs nach seiner dritten Strophe. 

Inhaltlich gesehen gibt es deutliche Zielformulierungen am Ende jeder Strophe wie des Re-frains: 

• Die Menschen sollen in der Gegenwart, also für das heute leben. Sie sollen weder im Ges-

tern verharren noch sich von einer vermeintlich besseren Zukunft abgelenkt von der Ge-

genwart verabschieden. 

• Das zentrale Ziel, am Ende der 2. Strophe gesungen, ist dies: Es soll ein Leben in Frieden 

für alle Menschen geben. 

• Die Welt soll eins sein. 

• Alle Menschen sollen die ganze, eine Welt miteinander teilen. 

Das sind wahrlich große, hehre Zielvorgaben – über alle Grenzen und Begrenzungen hinweg. 

Wie soll und kann das gehen, wenn man John Lennon folgt? 

Es geht dann – zumindest im Duktus dieses Sehnsuchtssongs – wenn die Menschen, wie John 

Lennon selber eben auch, diese bessere eine Welt imaginieren. Wenn sie sich bestimmte Dinge 

vorstellen, die nach Lennon die Voraussetzungen all dessen bilden, was dem Frieden, der Ge-

rechtigkeit und Einheit im Wege stehen. 

Hier benennt John Lennon als erstes den Himmel und dann die Hölle als Vorstellungen, die es zu 

überwinden gelte. Man stelle sich nach und mit John Lennon vor: Wenn es keinen spirituellen 

Himmel (heaven) mehr gebe, keine Hölle als versklavende Idee zudem, sondern nur noch den 

quasi physikalischen Himmel (sky), dann könne es gelingen, die Menschen im Hier und Jetzt 

leben zu lassen. Eine deutliche Absage an das Konzept des Glaubens an eine höhere Macht, dem 

nach Lennon offenbar stets eine vertröstende, von der Gegenwart wegführende und somit ent-

mündigende Funktion zukommt. 

Die nächste Voraussetzung ist die Überwindung der Nationen, man könnte auch sagen des Na-

tionalstaatsprinzips, womit für Lennon ein bis der Hauptgrund wegfiele, Kriege zu führen. 

Direkt danach besingt er die Vorstellung des Abschieds von der Religion, in der die Geschichte 

und Gegenwart zahlreicher, mindestens auch religiös motivierter kriegerischer Handlungen für 

ihn seinen Grund hat. 

Schließlich noch der Abschied von Besitztümern, womit nach Lennon das Übel von Gier und 

Hunger überwunden werden könnte. Das Ganze auf dem Weg zu einer Geschwisterschaft der 

Menschheit, die alle Welt gerecht teilt. 

Eine sehr große, träumerische Vision, für die er im Duktus des Refrains Gleichgesinnte sucht und 

mit dieser Hymne zu gewinnen trachtet. 



Nun lässt sich kaum bestreiten, dass Nationalismus und blinder, absolutistisch daherkommender 

religiöser Eifer Kriege und anderes Leid samt Unterdrückung verursacht haben und es noch tun. 

Auch diente die Vorstellung von Himmel und Hölle lange Zeit mindestens auch der Vertröstung 

auf ein Jenseits und damit manches Mal der Unterdrückung im Diesseits. 

Und auch dies ist wahr: es gibt auch innertheologische Religionskritik, prominent vorgetragen 

von dem protestantischen ‚Kirchenvater‘ des letzten Jahrhunderts Karl Barth, der die berühmte 

These formulierte: „Religion ist Unglaube“.20 Barth verstand unter Religion das menschliche Stre-

ben nach Gott und seine Vereinnahmung durch uns Menschen im Gegensatz zu Gottes Offenba-

rung seiner selbst extra nos in Jesus Christus. 

Gleichzeitig ist dies natürlich weder ein differenzierter Blick auf Religion und Theologie, den 

Lennon hier anstrengt, noch war er ein Barthianer mit dieser gerade skizzierten Form der Reli-

gionskritik. Stattdessen malt er hier ein plakatives schwarz-weiß Bild. 

Das ist sein gutes Recht. Und es steht Kirche und Christen gut zu Gesicht, diese Haltung, diesen 

antireligiösen Impetus zu respektieren. Ich muss das nicht teilen oder gutheißen, aber eben 

respektieren. Anfeindungen hat John Lennon auch deshalb wahrlich genug erlebt und erlitten bis 

dahin, dass es Mutmaßungen darüber gibt, sein Attentäter habe sich auch religiös durch ihn 

verletzt gefühlt. Aber ich warne zugleich vor einer religiösen bzw. kirchlichen Vereinnahmung 

John Lennons und speziell dieser Friedenshymne. Ich jedenfalls würde diesen Song nicht un-

kommentiert, ohne Erläuterung im kirchlichen Kontext spielen und einsetzen. 

Der zweite John Lennon-Song, den ich jetzt in den Fokus rücke, 

trägt den Titel: „God“ und passt gut zum Schwerpunktthema Glau-

ben. Dieser Song ist ein Jahr älter als „Imagine“ und findet sich 

auf dem ersten Soloalbum, das John Lennon nach der Trennung 

der fab four unter dem Titel „John Lennon/Plastic Ono Band“ im 

Dezember 1970 herausgebracht hat. 

„God is a concept by which we measure our pain 
I'll say it again 
God is a concept by which we measure our pain,  

yeah pain, yeah 

 
I don't believe in magic 
I don't believe in I-Ching 
I don't believe in Bible 
I don't believe in tarot 
I don't believe in Hitler 

I don't believe in Jesus 
I don't believe in Kennedy 
I don't believe in Buddha 
I don't believe in mantra 
I don't believe in Gita 
I don't believe in yoga 
I don't believe in kings 

I don't believe in Elvis 

I don't believe in Zimmerman 
I don't believe in Beatles 

I just believe in me 
Yoko and me 
And that's reality 

 

The dream is over 
What can I say? 
The dream is over 
Yesterday 
 
I was the dream weaver, but now I'm reborn 

I was the Walrus, but now I'm John 
And so dear friends, you just  
have to carry on 
The dream is over”.21 



Der Song kommt wie ein vertontes Statement daher, eine große Abgrenzung bis geradezu the-

rapeutische Emanzipation von diesem und jenem inklusive des Titels, also Gott.22 

 

Musikalisch handelt es sich wieder um einen Midtempo-Pop- bis Rocksong ohne hervorstechende 

Merkmale oder Instrumente bis auf die hier gekonnt praktizierte Kunst der Pause zwischen der 

Abgrenzung und der Affirmation, dazu gleich mehr. Er ist bewusst und gewollt minimalistisch, 

Piano-lastig und verzichtet auf Gitarren sowie jegliche Soundexperimente, wie die späteren Beat-

les-Alben sie zuhauf enthielten. Die Musik dient primär der Untermalung bis Akzentuierung der 

inhaltlich-textlichen Aussage(n).23 

Zu Struktur und Aufbau lässt sich dies sagen: 

Auf den halb gesprochenen thesenartigen Anfang folgt eine lange Liste der Abgrenzung im Mit-

telteil mit positiv abgesetzter Auflösung und Affirmation direkt danach. Die Konsequenz und 

Schlussfolgerung im Gestern-Heute-Schema markiert dann den Abschluss. 

Inhaltlich ist an diesem Song mindestens so interessant, was in Bezug auf seinen Titel nicht 

gesagt oder angeführt wird, wie das, was Lennon hier ausführt. Er spricht zu Beginn in philoso-

phisch-materialistisch-anthropozentrischer Perspektive von Gott als „Konzept“, was voraussetzt, 

dass es sich hier, bei Gott, um ein menschliches Konstrukt oder ganz in der Spur philosophischer 

Religionskritik à la Schopenhauer und Marx um eine Projektion des Menschen handelt. Und kein 

Konzept oder Konstrukt ohne Verwendungszweck, in diesem Falle die Bemessung des mensch-

lichen Leids. Das klingt für meinen Geschmack deutlich nach Religion als Opium des Volkes.  

Was John Lennon hier wie sonst aber völlig abgeht, das ist ein Gottesverständnis oder -bild, wie 

es die biblischen Schriften und Autoren mannigfaltig bieten und bezeugen: Gott als persönliches 

Gegenüber von Individuum und Volk (Israel). Oder eben auch Gott als Adressat von Dank, Lob 

und Klage. Bei Lennon bleibt Gott quasi blutleer, wird jenseits von Geschichte und persönlicher 

Existenz gedacht, nicht gefühlt oder geglaubt. 

Im Rahmen der großen Abgrenzung im Song teilt Lennon ausführlich mit, woran er nicht glaubt, 

was er ablehnt. Diese lange Liste enthält zum einen Vorstellungen, Schriften, Spirituelles und 

zum anderen konkrete Personen und Gruppen aus Geschichte und Gegenwart. Er glaubt weder 

an Magie noch an das I-Ching noch an die Bibel. Zu letzterem die Anmerkung meinerseits: Auch 

ich als Theologe und Christ glaube nicht an die Bibel. Ich glaube an Gott und daran, dass in, mit 

und unter dem vielfältigen Menschenwort der Bibel auch Gottes Wort begegnen und ansprechen 

kann, wann, wo und wie es Gott und dem Wirken seines Geistes gefällt. 



Weiter glaubt John Lennon nicht an Hitler, Jesus und Kennedy, was für eine Zusammenstellung! 

Er glaubt - wahrscheinlich in Abgrenzung zu George Harrison, dem sog. spirituellen Beatle, vor-

gebracht - weder an Gita noch an Yoga, kann also auch diesen fernöstlichen Lehren und Riten 

nichts abgewinnen. Und am Ende der Abgrenzungsstrophe dann noch die Abgrenzung von pop-

kulturellen Heroen: Elvis, Bob Dylan („Zimmerman“) und den Beatles.24 

Ein emanzipatorisches Bekenntnis oder besser Antibekenntnis, wohl auch eine wie gesagt the-

rapeutische Befreiung von der eigenen Übergeschichte der Beatles sowie gegenüber spezifischen 

Erwartungshaltungen von Fans und Kollegen und ein Zurechtrücken und -stutzen quasireligiös 

verehrter und erhöhter Popheroen. 

Danach die gekonnte Pause vor der positiv dagegengesetzten und so noch zusätzlich akzentu-

ierten Aussage, woran er stattdessen glaubt: nämlich an sich selber, seine Frau und sich sowie 

die Realität - an und für sich und dieser Aussage. 

Gott also ist entweder ein bloßes Konzept, eine Idee oder Projektion des Menschen oder eine 

bloße Vergötterung letztlich menschlicher Ideen, Personen, Geschichten. Stattdessen macht 

Lennon hier den Selbstbezug, die Realität, so wie er sie versteht, stark. 

Das schließt für ihn die Selbstbejahung ein und den Abschied von Traum und Fiktion, wie er 

selbst es noch zu Beatles-Zeiten betrieben hat.  

Jetzt, heute in Abwehr vom Gestern – „Yesterday“ auch als Beatles-Song lässt schön grüßen - 

will er kein Beatle und auch keine Beatles-Figur – „I Am The Walrus“ mehr sein, sondern nur 

und einzig John Lennon, der Mensch, der Künstler, der Friedens- und Politaktivist. 

Man kann und mag hier fantasieren, wie belastend John Lennon zumindest zu diesem Zeitpunkt 

kurz nach der Trennung der Beatles seine Vergangenheit empfunden haben wird… 

Interessant ist aber auch, dass er hier dem Traum und damit dem Sehnen und Erträumen sowie 

dem Idealismus eine klare Absage erteilt, also genau das, was er im späteren „Imagine“ dann 

doch wieder intensiv betreibt und anrät: „You may say I’m a dreamer…“. 

Zusammengefasst: „God“ ist ein deutliches, profiliert prononciertes Songstatement eines Künst-

lers, der einiges hinter sich hat und lassen will, wozu auch die Anfeindungen nach dem ‚bigger 

than Jesus‘-Zitat gehören. 

*** 

Ich wende mich nun Bob Dylan zu, genauer zwei seiner Songs aus der Phase der ausgehenden 

1980er Jahre. Der erste dieser beiden Songs „Political World” eröffnet sein 1989er Album „Oh 

Mercy“, der zweite „God Knows“ findet sich auf dem danach, 1990 erschienenen Album „Under 

The Red Sky“, wurde aber zur Zeit der „Oh Mercy“-Sessions auch schon eingespielt.25 Nachdem 



Dylan in der Mitte der 80er Jahre nett gesagt 

auf der Suche war, der Suche nach Inspira-

tion, Orientierung und einem inhaltlich wie 

stilistisch erkennbaren roten Faden seiner 

Kunst, markiert „Oh Mercy“ die Wiederent-

deckung all dessen mit starken, profilierten, 

einheitlich und kreativ produzierten sowie 

engagiert performten Songs.  

Der Opener „Political World” befasst sich im 

Rahmen seiner persönlichen Einschätzungen 

und politischen Beobachtungen auch mit dem 

Thema Frieden. 

 

„We live in a political world 

Love don’t have any place 
We’re living in times where men commit crimes 
And crime don’t have a face 
 
We live in a political world 
Wisdom is thrown into jail 

It rots in a cell, is misguided as hell 

Leaving no one to pick up a trail 
 
We live in a political world 
Where mercy walks the plank 
Life is in mirrors, death disappears 
Up the steps into the nearest bank 
 

We live in a political world 
Under the microscope 
You can travel anywhere and hang yourself there 
You always got more than enough rope 

We live in a political world 

Turning and a-thrashing about 
As soon as you’re awake, you’re trained to take 
What looks like the easy way out 
 
We live in a political world 
Where peace is not welcome at all 

It’s turned away from the door to wander some 

more 
Or put up against the wall 
 
We live in a political world 
Everything is hers or his 
Climb into the frame and shout God’s name 
But you’re never sure what it is“.26 

 

Das ist ein rockiger Song, im Rhythm and Blues Sound von New Orleans aufgenommen und 

abgemischt. Er bietet treibende E-Gitarren, eine scheppernde Rhythmus-Sektion und schneiden-

den Gesang. 

 

Sein Aufbau zeigt 11 Strophen, die allesamt gleich beginnen und dabei je verschiedene Facetten 

und Aspekte dessen behandeln, was diese Zeile alles beinhaltet, was es mithin bedeutet und 

ausmacht, in einer politischen Welt zu leben. Es gibt interessanterweise weder einen Re-frain 



noch eine Bridge. Auch keine Schlussfolgerung oder Auflösung am Ende. Aber es begegnet ein 

stetiges In-Beziehung-Setzen der Begriffe und Themen, mit denen Dylan hier quasi jongliert… 

Das vom altgriechischen Wort „Polis“ abgeleitete Wort „Politik“ meint die Stadt, das Gemeinwe-

sen, das ‚politische‘ Gebilde oder freier die Gesellschaft, das soziale Gefüge. Und dann eben auch 

das Handeln, die Dimension, die sich auf das Gemeinwesen und seine Gestaltung beziehen.  

Wir leben also mit diesem Bob Dylan Song in einer Welt, die bezüglich dessen, was über die 

Gestaltung des Gemeinwesens gesagt werden kann, so aussieht: 

▪ Die Liebe hat keinen Platz in ihr, stattdessen jede Menge anonyme Kriminalität. 

▪ Es gibt zwar Hochzeitsglocken und Engelsgesang, aber in eisiger, wolkenverhangener At-

mosphäre. 

▪ Weisheit, Güte und Mut sind auch nicht gut gelitten in dieser politischen Welt, stattdessen 

gibt es Gewalt und Endzeitstimmung. 

▪ Es gibt einsame Angst in diesem globalen Gemeinwesen, aber keinen erkennbaren Sinn 

und Zweck für das Dasein des Einzelnen. 

▪ Dafür gibt es – zynisch angemerkt - stets genug Strick, um sich quasi überall aufzuhängen. 

▪ Es geht nicht darum, dieses Gemeinwesen, diese politische Welt zu gestalten. Vielmehr 

werden die Menschen in ihm oder ihr darauf trainiert, sich möglichst elegant und schnell 

aus der Affäre zu stehlen, also bloß keine Verantwortung (für andere) zu übernehmen. 

▪ Die vorletzte Strophe thematisiert dann ausdrücklich den Frieden, der in diesem Kontext 

auch als nicht willkommen, sondern stattdessen als akut gefährdet angeführt wird. Ansons-

ten kommt der Friede hier beständig indirekt vor. Denn diese von Dylan als düster skiz-

zierte politische Welt ist aus den Fugen geraten und voller Ungerechtigkeit, Unbarmherzig-

keit, Profitgier, Kampf und Kälte. Kurz: eine Welt, in welcher der Friede kaum bis gar keine 

Chance hat, keinen Platz findet … 

Am Ende des Songs begegnet dann mit dem Schrei nach Gott ein Hauch von Hoffnung, eine 

Ahnung zumindest und eine Sehnsucht, die Sehnsucht danach, dass Gott sich dieser Misere 

annehmen wolle. Gott erscheint hier als Gegenüber, als Adressat von Schreien und Klagen, nicht 

als namenloses Konzept oder bloße Projektion wie bei Lennons „God“. 

Aber die letzte Zeile deutet es an: Gott als Gegenüber ist offensichtlich auch kein sicherer, be-

rechenbarer Kandidat, wenn nicht mal klar ist, wie sein Name lautet oder was sein Name ist. 

Letztlich sagt dieser Song über den Frieden dies: Wenn eine politische Welt so strukturiert ist, 

dass es hier keine Liebe und keinen Frieden gibt, die Weisheit keine Rolle spielt, Mut schon gar 

nicht, dafür Angst, Egoismus, Verbrechen, dann ist im Umkehrschluss für eine friedvolle Welt 

auch und gerade dies alles nötig: Liebe, Weisheit, Mut, Gemeinsinn und Güte.  

Über den Künstler Bob Dylan – zur Zeit des Endes der 1980er Jahre - lässt sich anhand dieses 

Songs schließlich dies erahnen bis ausführen: Er ist kein Träumer, sondern ein Realist bis Pessi-

mist mit gelegentlich zynischen Zügen, aber ein solcher, der (noch) Sehnsucht in sich trägt und 

von Gott, so wenig er hier über ihn sagt oder sagen kann, zumindest eine Ahnung atmet und 

ebenfalls eine Sehnsucht in sich trägt.  



Zudem gibt es hier eine klare biblische Anmutung: das 

Schreien von Gottes Namen erinnert an manchen ver-

zweifelten Psalm(beter), der auch in der Klage und Ver-

zweiflung noch an Gott als Gegenüber und Adresse fest-

hält. 

Der zweite, von mir in diesem Kontext ausgesuchte Bob 

Dylan Song „God Knows“ passt hervorragend zum 

Thema: Glaube und bietet dafür eine komplett andere 

Herangehensweise als John Lennon in seinem Song 

„God“. 

„God knows you ain’t pretty 
God knows it’s true 
God knows there ain’t anybody 
Ever gonna take the place of you 
 
God knows it’s a struggle 

God knows it’s a crime 
God knows there’s gonna be no more water 
But fire next time 
 
God knows it’s fragile 
God knows everything 
God knows it could snap apart right now 

Just like putting scissors to a string 

 
God knows that when you see it 
God knows you’ve got to weep 
God knows the secrets of your heart 
He’ll tell them to you when you’re asleep 

God knows there’s a river 
God knows how to make it flow 
God knows you ain’t gonna be taking 
Nothing with you when you go 
 
God knows there’s a purpose 

God knows there’s a chance 
God knows you can rise above the darkest hour 
Of any circumstance 
 
God knows there’s a heaven 
God knows it’s out of sight 
God knows we can get all the way from here to there 

Even if we’ve got to walk a million miles by candlelight“.27 

Der Song ist rockig und gitarrenlastig mit Rhythm and Blues – Anleihen, schnell runtergespielt, 

engagiert gesungen und ungeschickt, weil mitten in der finalen Strophe ausgeblendet. 

 

Die Struktur weist neun Strophen auf, einmal mehr ohne Refrain. Der Songtitel dient als Eröff-

nung in 21 Zeilen des 36zeiligen Songs. 

Spannend zu beobachten und zu verfolgen ist hier, dass Gott als Subjekt und Akteur, nicht als 

Objekt vorkommt! Gott ist hier selber aktiv und wird nicht quasi passiv betrachtet und behandelt. 

Zum Inhalt: In Gottes „Wissen“ ist alles aufgehoben. Diese biblisch-theologische Erkenntnis 

buchstabiert Bob Dylan in diesem Song durch. 



„God Knows“: Ein schlichter, aber gewichtiger Songtitel und ein vielschichtiger Song. Gott weiß 

– wie Dylan singt – „alles“. Sein Wissen ist allumfassend, endgültig und zärtlich zugleich. In 

Gottes Wissen ist alles aufgehoben: Vom Gelingen bis zum Scheitern, vom Leiden bis zu den 

Glücksmomenten, von der Freude bis zur Trauer, unser ganzes Tun und Lassen, bis hin zu un-

seren unausgesprochenen Träumen und Wünschen. „Gott kennt die Geheimnisse deines Her-

zens“ heißt es im Song dazu. 

Schon die erste Strophe atmet geradezu biblische Dialektik: Gott weiß, dass ich nicht schön bin, 

nicht so, wie er mich haben möchte. Gott weiß um diese Wahrheit. Doch gleichzeitig weiß er 

auch darum, dass niemand jemals meinen Platz einnehmen kann. 

Dylan lässt in diesem Song die ganze zwiespältige und vielfältige menschliche Existenz von Got-

tes Wissen umgeben und getragen sein. Gottes Wissen umfängt alles im Song Mitgeteilte. „Gott 

weiß“, dass das Leben ein Kampf ist, manchmal auch ein Verbrechen. „Gott weiß“ um mensch-

liche Schwächen und schwarze Stunden. Er kennt sich aus mit der Zerbrechlichkeit des endlichen 

Lebens und mit den Abgründen von Gefühlswelten.  

Doch in Gottes Wissen ist hier auch das aufgehoben, was Hoffnung verleiht. Er weiß um Sinn, 

Zweck und Ziel eines jeden Lebens. Er kann die Kraft schenken, noch die dunkelste Anfechtung 

zu überstehen. Er weiß schließlich auch, dass wir eine Chance haben, sein Reich zu ‚er-reichen’. 

Denn er schenkt uns eine Hoffnung über dieses irdische Dasein hinaus, die Hoffnung auf Teilhabe 

an seinem ‚himmlischen’ Reich, wie es die finale Strophe skizziert. 

Im Vergleich mit John Lennons „Imagine“ fällt besonders der frappierende Gegensatz von Lennons 

Songeinstieg und Dylans Songabschluss auf: 

Heißt es bei Lennon zu Beginn: „Imagine there’s no heaven…“ so lautet es bei Dylan final so: „God 

knows there’s a heaven…“. Man könnte hier mutmaßen, dass Dylan 19 Jahre nach „Imagine“ in be-

wusster Abgrenzung davon formuliert, singt und rockt. 

Jedenfalls gibt es bei ihm – auch sechs Jahre nach dem Auslaufen seiner Gospel-Rock-Phase und 

dem Ende seines evangelikal-fundamentalistischen Predigtstils - eine völlig andere Herangehens-

weise an das Thema Gott und Glaube als bei John Lennon. Auch um nicht in den Verdacht des 

Lennon-Bashings und der Dylan-Doxologie zu geraten, betone ich abschließend: Beides hat sein 

Recht und seine Fans und Follower.  

Allerdings will ich am Ende dieses Beitrags auch dies mit Blick auf die kirchliche Praxis nicht uner-

wähnt lassen: im Gegensatz zu „Imagine“ lässt sich mit „God Knows“ problemlos ‚andachten‘ und 

predigen, z.B. in Kombination mit Mt 6, wo Jesus über Gott sagt: „Euer Vater weiß, was ihr bedürft, 

bevor ihr ihn bittet.“ 



 
Vor 60 Jahren: John Lennon and Bob Dylan in Eat The Document, 27 May 1966  

 

Anmerkungen 

 
1  Der den beschriebenen Bruch zwischen der dritten und sechsten Strophe offenbarende Songtext ist hier nachzulesen: 

https://www.thebeatles.com/day-life (18.12.2025). 
2  Vgl. zur Entstehung, Bedeutung und Bewertung dieses epochalen Songs: Büning, Eleonore: Hörst du die Hundepfeife? 

The Beatles: „A Day in the Life“ (1967), in: Ebbinghaus, Uwe und Wiele, Jan: Drop It Like It’s Hot. 33 (fast) perfekte 
Popsongs, Stuttgart 2022, 46-49. 

3  Im Falle dieses Songs zeigt sich der Bruch – man könnte sagen zwischen Monolog und Dialog – zwischen der siebten 
und fünfzehnten Strophe dieses epischen Songpoems, siehe hier: https://www.bobdylan.com/songs/highlands/ 
(18.12.2025). 

4  Wie gut diese Zusammenstellung der ursprünglich höchstwahrscheinlich disparaten Teile dieses Songs funktioniert, 
zeigt sich auch daran, dass ein ausgewiesener Dylan-Experte wie der amerikanische Rockjournalist Greil Marcus ihn 
in seinen Ausführungen dazu stets als eine Einheit behandelt. Vgl. hierzu Marcus, Greil: Greil Marcus über Bob Dylan. 
Schriften 1968-2010, Hamburg 2013, 306, 310, 312, 365f. 

5  Zum Konzept und Förderprogramm der Kulturkirchen in der Ev.-luth. Landeskirche Hannovers siehe hier: 
https://www.kultur-kirche.de/ (05.01.2026). 

6  Infos hierzu findet man auf der Homepage der Gemeinde: https://www.johannis-buchholz.de/kulturkirche/signifi-
kante-kulturkirche-2018-2021.html (18.12.2025). 

7  Siehe hier: https://www.lego.com/de-de/product/the-beatles-31198 (18.12.2025). 
8  Das bekannteste Beispiel dieser Art ist hier zu finden: https://peacelennon.jimdofree.com/ (18.12.2025). 
9  Signifikant zu hören auf der Aufnahme des legendären Konzerts von Bob Dylan mit The Hawks vom 17.05.1966 in 

der Free Trade Hall zu Manchester und zwar direkt vor dem finalen Song „Like A Rolling Stone“. Der Live Mitschnitt 
dieses Konzerts ist als „Bootleg Series Volume 4“ Jahrzehnte später veröffentlicht worden, siehe hier: 
https://www.bobdylan.com/albums/bootleg-series-vol-4-bob-dylan-live-1966/ (18.12.2025). 

10  Pars pro toto verweise ich auf diesen Passus: „Anscheinend braucht die Welt immer einen Leithammel – einen, der 
sie im Kampf […] anführt. Aber […] da mussten sie sich einen anderen Freiwilligen suchen. Ich habe mich nie größer 
gemacht als ich bin – ich war immer nur ein Folkmusiker, der mit tränenblinden Augen in den grauen Nebel hinaus-

blickt und sich Songs ausdenkt, die im leuchtenden Dunst dahintreiben. […] Ich war kein Prediger, der Wunder 
vollbringen konnte.“ Dylan, Bob: Chronicles Volume One, deutsche Ausgabe Hamburg 2004, 119. 

11  Mertin, Andreas: Die Enden der Popreligion. Wie theologisch umgehen mit der populären Kultur? tà katoptrizómena 
– Magazin für Kunst | Kultur | Theologie | Ästhetik, Ausgabe 157 – Popreligion, erschienen 01.10.2025 - 
https://www.theomag.de/157/pdf/am876.pdf (18.12.2025). 

12  Ebd. 
13  Ebd. 
14  Luther, Hennig: Praktische Theologie des Subjekts, in: Ders.: Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen 

Theologie des Subjekts, Stuttgart 1992, 16. 
15  Ebd. 
16  Ebd. 
17  Vgl. hierzu meine diese Monographie finalisierenden Ausführungen in: Surall, Matthias: „And God is never far away“. 

Spannende Theologie im Werk von Nick Cave, Populäre Kultur und Medien, hg. v. Jacke, Christoph und Zierold, 
Martin, Bd. 11, Münster 2016, 502-508. 

18  Dieser Songtext ist hier zu finden: https://www.johnlennon.com/music/albums/imagine/ (23.12.2025). 

https://www.thebeatles.com/day-life
https://www.bobdylan.com/songs/highlands/
https://www.kultur-kirche.de/
https://www.johannis-buchholz.de/kulturkirche/signifikante-kulturkirche-2018-2021.html
https://www.johannis-buchholz.de/kulturkirche/signifikante-kulturkirche-2018-2021.html
https://www.lego.com/de-de/product/the-beatles-31198
https://peacelennon.jimdofree.com/
https://www.bobdylan.com/albums/bootleg-series-vol-4-bob-dylan-live-1966/
https://www.theomag.de/157/pdf/am876.pdf
https://www.johnlennon.com/music/albums/imagine/


 
19  Vgl. zu den basics der Entstehung, Bedeutung und Rezeption dieses Songs: https://de.wikipedia.org/wiki/Ima-

gine_(Lied) (29.12.2025). 
20  Barth, Karl: Kirchliche Dogmatik I/2, Zürich 4. Auflage 1948, 327. 
21  Siehe wieder hier für den Nachweis des zitierten Songtextes: https://www.johnlennon.com/music/albums/john-

lennon-plastic-ono-band/ (23.12.2025). 
22  Vgl. auch hier wieder zur Erklärung, Bedeutung und Rezeption:  

https://en.wikipedia.org/wiki/God_(John_Lennon_song) (29.12.2025). 
23  Vgl. hierzu wie insgesamt zu diesem Song auch diesen Artikel von Samrat Banerjee: https://me-

dium.com/@vrtzkf/john-lennons-god-a-declaration-of-self-belief-and-the-quest-for-authenticity-71a5f55d68ca 
(29.12.2025). 

24  Warum in dieser Enumeration ausgerechnet Eric Clapton fehlt, dessen Verehrung durch seine Fans in den 1960er 
Jahren das bekannte Graffiti „Clapton is god“ gebar, ist eine berechtigte Frage. Mag es daran liegen, dass Clapton 
zur Zeit der Entstehung von Lennons „God“ zum line up der Plastic Ono Band bei ihren Live-Auftritten zählte? Vgl. 
zu diesem Graffiti den entsprechenden wikipedia-Artikel: https://en.wikipedia.org/wiki/Clapton_is_God 
(30.12.2025). 

25  Diese 1989er Version von „God Knows“ mit signifikant differenten Textpassagen wurde später auf „Tell Tale Signs – 
The Bootleg Series Vol. 8“ veröffentlicht, siehe hier: https://www.bobdylan.com/albums/bootleg-series-vol-8-tell-
tale-signs/ (30.12.2025). Lesenswert ist für den eingehenderen Vergleich der beiden Versionen dieses Songs der 
Beitrag von Tony Attwood in „Untold Dylan“: https://bob-dylan.org.uk/archives/4000 (30.12.2025). 

26  https://www.bobdylan.com/songs/political-world/ (30.12.2205). 
27  https://www.bobdylan.com/songs/god-knows/ (30.12.2025). 

 

VORGESCHLAGENE ZITATION:  

Surall, Matthias: Von Imagination und Wissen, Politik und Kunst, Realismus und Sehnsucht oder Glaube und Frieden 

in Songs von John Lennon und Bob Dylan, tà katoptrizómena – Magazin für Kunst | Kultur | Theologie | Ästhetik,  

Ausgabe 159, erschienen 01.02.2026 https://www.theomag.de/159/pdf/ms4.pdf  

https://de.wikipedia.org/wiki/Imagine_(Lied)
https://de.wikipedia.org/wiki/Imagine_(Lied)
https://www.johnlennon.com/music/albums/john-lennon-plastic-ono-band/
https://www.johnlennon.com/music/albums/john-lennon-plastic-ono-band/
https://en.wikipedia.org/wiki/God_(John_Lennon_song)
https://medium.com/@vrtzkf?source=post_page---byline--71a5f55d68ca---------------------------------------
https://medium.com/@vrtzkf/john-lennons-god-a-declaration-of-self-belief-and-the-quest-for-authenticity-71a5f55d68ca
https://medium.com/@vrtzkf/john-lennons-god-a-declaration-of-self-belief-and-the-quest-for-authenticity-71a5f55d68ca
https://en.wikipedia.org/wiki/Clapton_is_God
https://www.bobdylan.com/albums/bootleg-series-vol-8-tell-tale-signs/
https://www.bobdylan.com/albums/bootleg-series-vol-8-tell-tale-signs/
https://bob-dylan.org.uk/archives/4000
https://www.bobdylan.com/songs/political-world/
https://www.bobdylan.com/songs/god-knows/
https://www.theomag.de/159/pdf/ms4.pdf

