
 

Heft 159 |  Home |  Archiv | Impressum und Datenschutz | Das Magazin unterstützen  

 

Wie Gott verortet wurde 

Was die Perspektive in der Kunst bewirkte  

– theologisch und politisch 

Andreas Mertin 

Ich möchte im Folgenden anhand von zwei Werken desselben Künstlers der Frührenaissance der 

Frage nachgehen, wie es dazu kam, dass Gott in der Bildenden Kunst verortet wurde und was 

das für politische und theologische Folgen hatte. 

I. Religiöse Verortungen 

a. John Lennons Gott 

b. Am Anfang: ein Fresko? 

c. Der Künstler Masaccio 

d. Die Auftraggeber 

e. Das Fresko 

f. Lektüren 

g. Religiöse Verdinglichung und Ent-Sakralisierung 

h. Günther Anders Deutung des Trinitätsfresko 

 

 

II. Politische Verortungen 

a. Der Auftrag zur Ausmalung der Brancacci-Kapelle 

b. Der Auftrag als politische Machtgeste 

c. Massacios Arbeiten in der Brancacci-Kapelle 

d. Die Geschichte von der Doppeldrachme 

e. Die Zinsgroschengeschichte in der Bildenden Kunst 

f. Masaccios Version der Zinsgroschengeschichte 

g. Steuerstreit in Florenz 

h. Die politische Verortungen durch Kunst  

 

https://www.theomag.de/159/index.htm
https://www.theomag.de/index.htm
https://www.theomag.de/liste.htm
https://www.theomag.de/info/impressum.htm
https://www.theomag.de/info/spenden.htm
https://www.theomag.de/index.htm
https://www.theomag.de/liste.htm


I.  Religiöse Verortungen 

a) John Lennons Gott 

In seinem Text «Von Imagination und Wissen, Politik und Kunst, Realismus und Sehnsucht oder 

Glaube und Frieden in Songs von John Lennon und Bob Dylan» setzt sich Matthias Surall in dieser 

Ausgabe u.a. mit John Lennons Lied «God» aus dem Jahr 1970 auseinander. John Lennon stellt 

darin fest, dass Gott für ihn nur ein Konzept ist und verabschiedet sich dann von vielen Konzep-

ten, die ihn nicht mehr interessieren (u.a. das Projekt der Beatles) und die er nun in seiner 

Imagination vor sich aufreiht und sagt: Das alles spielt für mich keine Rolle mehr, denn  

I just believe in me 

Yoko and me 

and that's reality.  

Das ist bemerkenswert – jedoch nicht so, wie John Lennon es uns vorstellt. Er predigt ja nur den 

Reduktionismus aufs Privateste: «Der Einzige und seine Einzige» - frei nach Max Stirner.1 Bei 

Stirner hätte Lennon freilich lernen können, dass es nach der Kritik der religiösen Größen auch 

darum geht, das Jenseits in uns aufzuklären: „Das Jenseits außer Uns ist allerdings weggefegt, 

und das große Unternehmen der Aufklärer vollbracht; allein das Jenseits in Uns ist ein neuer 

Himmel geworden und ruft Uns zu neuen Himmelstürmen auf“. Das war freilich nicht Lennons 

Sache. Bei ihm wirkt alles fast schon ein wenig spießig und kleinbürgerlich. Mich interessiert nun 

die Geste, mit der Lennon die Götzen/Konzepte der Welt vor sich aufreiht und im imaginären 

Raum platziert, um sich zu ihnen verhalten zu können. Was ist das für eine Geste? 

I don't believe in Magic  

I don't believe in I-Ching  

I don't believe in Bible  

I don't believe in Tarot  

I don't believe in Hitler  

I don't believe in Jesus  

I don't believe in Kennedy  

I don't believe in Buddha  

I don't believe in Mantra  

I don't believe in Gita  

I don't believe in Yoga  

I don't believe in Kings  

I don't believe in Elvis  

I don't believe in Zimmerman  

I don't believe in Beatles.  

b) Am Anfang: ein Fresko? 

Meine etwas kühne These ist: diese Geste ist das Ergebnis einer Entwicklung, die 1425 mit einem 

ganz konkreten Fresko in Florenz beginnt, welches erst spät in seiner Bedeutung begriffen wurde 

und dennoch seine Wirkung entfaltet hat. Ein Fresko, das Gott erstmals zu einem «Ding» im 

Raum machte, ein «Ding», über das man verfügen, das man platzieren kann. Es ist ein Pauken-

schlag in der Kunst – niemand hat zuvor derartiges geschaffen, es hätte auch niemand gewagt. 

Aber kaum jemand hat die Ungeheuerlichkeit des Bildes begriffen. Einige waren ganz begeistert 

von der Großartigkeit des Freskos an sich – es war ein großer Schritt in der Kunst durch die 

erstmalige Anwendung jener Perspektivkonstruktion, die Filippo Brunelleschi entdeckt hatte. 

Aber die theologischen Implikationen verstand man nicht. Man hatte doch nur ein neues Bild an 

die Wand gemalt, wie schon Millionen Bilder in den 50.000 Jahren Geschichte der Kunst zuvor.  

vhttps://www.theomag.de/159/PDF/ms4.pdf
vhttps://www.theomag.de/159/PDF/ms4.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=aCNkPpq1giU


Und doch war dieses Mal alles anders. Giorgio 

Vasari, der erste, der eine Kunst-Biografie-Ge-

schichte geschrieben hat, bekam von der the-

ologischen Brisanz gar nichts mit, zumindest 

wird in seinen «Lebensbeschreibungen der be-

rühmtesten Maler, Bildhauer und Baumeis-

ter»2 dieses Fresko gar nicht erwähnt, obwohl 

er dessen Urheber in seinem Buch ein eigenes 

Kapitel widmet und ihn ausgiebig würdigt. 

Später hat er sogar als Kunstbeauftragter von 

Florenz bei der Renovierung von Santa Maria 

Novella 1565 bis 1571 einfach ein Altarbild vor das Fresko gestellt, so dass man es bis 1860 

dreihundert Jahre lang gar nicht mehr betrachten konnte. Inzwischen ist es restauriert und wie-

der an seinem ursprünglichen Ort, an dem man zumindest seine Perspektive würdigen kann. 

Und doch war mit diesem Bild das geleistet, was Karl Marx erst 400 Jahre später in der Kritik 

der Hegelschen Rechtsphilosophie für sich und die marxistische Bewegung reklamierte:  

«die Kritik der Religion ist im Wesentlichen beendigt»3.  

Aber ein Fresko schaffte das schon 1425 in der Frührenaissance – auch wenn das der Künstler 

gar nicht beabsichtigt hatte, sondern Zeit seines kurzen Lebens ganz im Ordo der Kirche verblieb. 

Bei ihm zeigt sich sehr deutlich der Unterschied zwischen intentio auctoris, intentio operis und 

intentio lectoris.  

c) Der Künstler Masaccio 

Der Künstler Masaccio (eigentlich Tommaso di ser Giovanni di 

Mone di Andreuccio), ist zu dem Zeitpunkt, an dem er mit der 

Erstellung des Freskos beauftragt wird, gerade einmal 24 Jahre 

alt. Dass er in der Kirche Santa Maria Novella, in der schon der 

damals bereits legendäre Giotto di Bondone (1276-1337) und 

der damals schon renommierte Filippo Brunelleschi (1377-1446) 

gearbeitet und bedeutsame Werke hinterlassen hatten, überhaupt 

ein Fresko anbringen darf, muss als große Auszeichnung gewertet 

werden. Er muss seinen Auftraggeber:innen einen Entwurf 

vorgelegt haben, die diese überzeugte. Um 1420 waren au-

ßerordentliche viele herausragende Künstler in Florenz tätig 

und Masaccio hatte bis dahin erst wenige Kunstwerke erstellt. 

Vielleicht hat Masaccio die Auftraggeber:innen damit über-

zeugt, dass sie von ihm das erste Kunstwerk in der gerade erst experimentell erkundeten Kunst 

der Perspektivkonstruktion bekommen würden, etwas, was das Werk von allen anderen Arbeiten 

in der Kirche unterscheiden würde. 

               

Fresko  Kruzifix Kruzifix  

Masaccio Brunelleschi Giotto 

Vasari vermutet bei der linken Figur  

ein Selbstporträt von Masacchio 

https://de.wikipedia.org/wiki/Le_vite_de%E2%80%99_pi%C3%B9_eccellenti_pittori,_scultori_e_architettori
https://de.wikipedia.org/wiki/Le_vite_de%E2%80%99_pi%C3%B9_eccellenti_pittori,_scultori_e_architettori
https://de.wikipedia.org/wiki/Le_vite_de%E2%80%99_pi%C3%B9_eccellenti_pittori,_scultori_e_architettori
https://de.wikipedia.org/wiki/Masaccio
https://de.wikipedia.org/wiki/Giotto_di_Bondone
https://de.wikipedia.org/wiki/Filippo_Brunelleschi


d) Die Auftraggeber 

Die konkreten Auftraggeber:innen des Freskos in Santa Maria 

Novella waren lange nicht bekannt, man wusste zwar, wie 

sie aussahen (weil Masaccio sie ja auf dem Fresko abgebil-

det hatte), aber ihre Namen kannte man nicht. Vor-

geschlagen wurden nun in der jüngsten Zeit 

nach Aktenfunden im Stadtarchiv Berto di Bar-

tolomeo Del Banderaio und dessen Frau Sandra. 

Träfe das zu, dann würde hier keines adeligen 

Paares gedacht und auch keines reichen Kauf-

mannpaares, sondern einem "Banderaio", ei-

nem florentinischer Hersteller von (ver-

mutlich liturgischen) Flaggen und Fahnen.  

Was wir aber erahnen können, sind die Intentionen, die das Stifterpaar bewegt haben, das 

Fresko in Auftrag zu geben. Es ist erkennbar ein Memento Mori. Derartige Mahnungen waren 

seit den Zeiten der Pest in Florenz (also seit 1348) nicht unüblich. Dem Fresko ist dementspre-

chend ein von Masaccio gemaltes (!) Skelett auf einem Sarkophag beigegeben, auf dem man 

folgende Inschrift auf Latein findet:  

„IO FU GIA QUEL CHE VOI SETE EQUEL CHISON VOI ANCO SARETE“ 

„Ich war einst, was ihr seid,  

und was ich bin, werdet auch ihr sein“ 

 

Damit ist der Rahmen abgesteckt und der Kontext klar. Der von Martin Luther so genannte 

«Gnadenstuhl» steht für die Zusage, dass jeder Mensch durch Christus als Teil der Trinität Gnade 

und Seligkeit erlangen kann, Darauf verlassen sich die Auftraggeber:innen und geben diese Ge-

wissheit als zu memorierende Mahnung an die Betrachter:innen des Freskos weiter. 



e) Das Fresko 

MASACCIO 

Trinität, 1425-28 
Fresko, 640x317 cm 

Santa Maria Novella, 

Florenz 

 



f) Lektüren 

Alexander Perrig hat vor 40 Jahren einen überaus lesenswerten Text über Masaccios Trinitäts-

fresko und den Sinn der Zentralperspektive mit folgenden Worten eröffnet: 

Als das womöglich erste Fresko, dessen Bild-

raum nach zentralperspektivischen Regeln kon-

struiert worden ist, zählt Masaccios (1401-28) 

«Trinita» zu den meistkommentierten Berühmt-

heiten der europäischen Kunst. Sie ist auch eine 

der irritierendsten.  

Betrachten wir sie von dem Standort aus, den 

ihre Perspektive uns anscheinend anweist, mei-

nen wir, in eine die linke Kirchenschiffswand 

durchbrechende, erhöhte Kapelle zu blicken, vor 

deren Eingangspilastern zwei einander zuge-

wandte Personen lebensecht knien und unter 

deren Tonnengewölbe drei weitere Personen 

ebenso lebensecht stehen, um eine vierte, tot 

am Kreuz hängende, zu betrauern bzw. abzu-

stützen.  

Natürlich ist uns bewusst, dass es sich bei den 

vier Einwohnern der Kapelle um Gottvater und -

sohn (zwischen deren Häuptern die Taube des 

Heiligen Geistes erscheint) sowie die Gottesmut-

ter Maria und den Evangelisten Johannes han-

delt. Aber wir sind nicht unbedingt darauf ge-

fasst, diese himmlischen Personen den beiden 

zeitgenössisch gekleideten irdischen an Größe, 

Volumen und Gewicht, Stofflichkeit und Farbe 

gleichgeartet und außerdem so nahe vorzufin-

den, als wäre nur ein Treppenschritt vonnöten, um in Tuchfühlung mit ihnen zu kommen.  

Zumal von einer Darstellung der göttlichen Dreifaltigkeit möchte man alles, nur nicht solche 

Konformität mit Menschlichem erwarten. Ihresgleichen fällt jedenfalls aus dem Rahmen 

des bis dahin Bekannten heraus.4  

Das ist es, was wir vor uns sehen, aber in seiner 

theologischen Zumutung kaum begreifen kön-

nen. Für einen Menschen des beginnenden 15. 

Jahrhunderts muss dies ein ungeheuerlicher An-

blick gewesen sein: Er war nur zwei relativ kleine 

Schritte von den drei Personen der Trinität ent-

fernt, die sich scheinbar im selben Raum wie er 

selbst befanden. Sie waren quasi für ihn greifbar nahe. Bis in die Zeiten Giottos hatte man in 

der Kunst alles getan, um diese Verwechslung der Realitätsebenen (des Alltags und des Glau-

bens) zu vermeiden. Und nun begegnete man nicht nur Jesus Christus, sondern auch Gottvater 

im Raum sozusagen auf Augenhöhe. Trinitätsdarstellungen standen immer in der Gefahrm, das 

eigentlich nicht Darstellbare auf eine menschliche Wahrnehmungsebene zu reduzieren: 

Schema des Bildes – nach Wikipedia 



«Die Darstellungsform soll den Betrachtern dazu verhel-

fen, sich das Geheimnis der Dreifaltigkeit Gottes (Trinität) 

besser vorstellen zu können: Gott-Vater präsentiert sei-

nen Sohn Jesus Christus den Menschen als denjeni-

gen, der für ihre Sünden am Kreuz gestorben ist. Der 

Heilige Geist ist das Band zwischen Gott-Vater und 

Gott-Sohn; er selbst ist die dritte Person der Trini-

tät. Der christliche Glaube lehrt den Glauben an 

einen Gott, der in sich dreifaltig ist: ein Gott in 

drei Personen, die drei Personen des einen Got-

tes. 

 

Der Begriff „Gnadenstuhl“ stammt von Martin 

Luther als Übersetzung für propitiatorium, dem 

goldenen Deckelaufsatz auf der Bundeslade 

(Ex 25,17ff. LUT). Im Anschluss an den Begriff 

Gnadenstuhl hat Luther auch den Begriff „Gna-

denthron“ gebildet. In Röm 3,25 LUT wird in 

Übersetzung von ἱλαστήριον (‚hilastérion‘) da-

mit Christus bezeichnet, durch den – Luther 

zufolge – jeder Mensch Gnade und Seligkeit er-

langt.» [Wikipedia, Art, Gnadenstuhl] 

Dabei muss man betonen, dass nicht die Trini-

tätsdarstellung als solche das befremdend Neuar-

tige am Trinitäts-Fresko von Masaccio war. 50 

Jahre zuvor hatte der ebenfalls in Florenz tätige 

Jacopo di Cione die nebenstehende – heute in 

London befindliche – Trinitätsdarstellung als 

zentrale Altartafel für die inzwischen abgerissene 

Kirche San Pier Maggiore in Florenz geschaffen. 

Hier sind aber für die Betrachter:innen noch ei-

nige Brüche eingearbeitet. Die Personen der Trini-

tät befinden sich nicht im gleichen Raum wie sie 

und Gottvater hat in einer geradezu surrealen Geste während er 

doch eigentlich das Kreuz trägt auch noch die rechte Hand zum Se-

gensgestus erhoben. Die Taube des Heiligen Geistes ist in einem ir-

realen Körperverhältnis zum Gekreuzigten dargestellt. Und das ist 

kein Versagen des Künstlers, vielmehr sind es Marker, damit die Be-

trachter:innen das Bild nicht mit einer alltagsweltlichen Realität ver-

wechseln. Für Künstler:innen war die Darstellung der Trinität immer 

eine Herausforderung, was ab und an auch zu ziemlich skurrilen Bil-

der führte – wie etwa zum Gott mit drei Gesichtern bei Jerónimo 

Cósida aus dem Jahr 1570. Es gab auch noch andere Darstellungen 

einer Figur mit drei Köpfen – was aber dann verboten wurde. 

Jacopo diI Cione 

San Pier Maggiore Altartafel:  

Die Trinität, 1370-71 

https://de.wikipedia.org/wiki/Gnadenstuhl
https://en.wikipedia.org/wiki/San_Pier_Maggiore,_Florence


Alexander Perrig fährt nun in seinem Text zu Masaccios Trinitätsfresko fort: 

Umso erstaunlicher, dass das Unerhörte ausgerechnet in einer Kirche desjenigen Ordens 

auftritt, dem darüber, ob der dreifaltige Gott «richtig» als der Eine, Körperlose, Immateri-

elle gedacht und verehrt wurde, zu wachen oblag. Die Existenz dieses Freskos in einer der 

Hauptkirchen des Dominikanerordens wirkt in der Tat paradox. Zwar ist die Bezogenheit 

der Bildwelt auf einen bestimmten Betrachterstandort als solche nicht neu. Es gibt sie 

schon um 1305 in der Arenakapelle zu Padua (Choreingangswand), drei Jahrzehnte später 

u.a. auch in der Baroncelli-Kapelle von S. Croce zu Florenz. Sie ist die logische Konsequenz 

einer Kunst, die statt einseitig an Verstand und Erinnerungsvermögen des Betrachters auch 

an dessen Wirklichkeitssinn appelliert.5 

Aber sowohl in Padua wie bei Santa Croce in Florenz befinden wir uns in einem franziskanischen 

Kontext. Das ist bei der Dominikanerkirche Santa Maria Novella in Florenz nicht so. Hier sind wir 

im Reich der Dominikaner. Und die sind auch bildpropagandistisch stolz darauf, über den wahren 

Glauben zu wachen. Und man fragt sich tatsächlich: wie konnten dieselben Dominikaner ein 

Fresko wie das von Masaccio zulassen, wenn sie sich selbst in der Kapelle daneben als Wach-

hunde des rechten Glaubens präsentierten?  

 

Als Protestant ist man ja einigermaßen schockiert, wenn man die spanische Kapelle in Santa 

Maria Novella betritt und einem die Glaubenswächter bei der Arbeit gezeigt werden. Andrea da 

Firenze (Andrea di Bonaiuto) malt hier in der rechten Hälfte seines Freskos das faktische Wirken 

der Dominikaner, beginnend mit dem Heiligen Dominikus, der eine Meute Hunde auf die Wölfe 

(gleich Glaubensabweichler:innen) hetzt, die eine Schafherde angegriffen haben. Die Hunde lei-

ten sich vom Namensklang der Dominikaner ab: Domini canus – Hunde des Herrn.- Die Wach-

samkeit des Ordens gegenüber der Ketzerei wird ebenfalls bildlich dargestellt in der Auseinan-

dersetzung der Heiligen Petrus Martyr und Thomas von Aquin mit den Ketzern und Heiden.  

Wenn Gott das absolut Intelligible, reiner Geist ist, aus dem sich alles begründet, wie kann er 

dann in einer malerischen Fiktion als greifbare, leibhafte Figur in einer Weise dargestellt werden, 

die ihn nicht von anderen Menschen unterscheidet? Waren hier die Dominikaner nicht wachsam? 

https://de.wikipedia.org/wiki/Andrea_di_Bonaiuto
https://de.wikipedia.org/wiki/Andrea_di_Bonaiuto


g) Religiöse Verdinglichung und Ent-Sakralisierung 

Was verbindet nun John Lennons eingangs erwähntes Lied «God» mit Masaccios Trinitätsfresko 

in Santa Maria Novella in Florenz? Dazu muss man vielleicht noch einen weiteren Zwischenschritt 

machen. Im Bremer Weserburg-Museum gibt es mehrere Artefakte des leider viel zu früh ge-

storbenen Künstlers (und Theologen) Thomas Lehnerer (1955-1995). Eines der Objekte ist ein 

Glasschrank, der den schönen Titel «Die Religion gehört der Kirche nicht» trägt. Darin sind di-

verse als schön, heilig, magisch eingestufte Objekte platziert. Eine andere Arbeit, die das Kunst-

museum Liechtenstein zweigte, träg den Titel Figurenkreis (die letzte Arbeit, die Lehnerer be-

gonnen und noch zu Lebzeiten fertiggestellt hatte) und war eine Ansammlung sinngefüllter Ob-

jekte, die für Religion, Glaube, Magie, Spiritualität, aber auch für den Menschen selbst standen.  

 
Screenshot aus dem Vorstellungsvideo des Kunstmuseums Liechtenstein 

https://vimeo.com/276843594?fl=pl&fe=sh 

Die Frage, die man sich stellen muss, ist die, wie ist so eine Platzierung überhaupt möglich? 

Flüstert nicht jedes dieser Objekte den Betrachtenden zu: «Du sollst kein anderes Objekt haben 

neben mir?» Die Kunstgeschichte und ihre religiöse Ausschmückung sind gefüllt mit Erzählungen 

über Menschen, die missbräuchlich religiöse Objekte de-kontextualisieren und deshalb von Gott 

bestraft werden. Das sind oftmals antisemitische Erzählungen, weil Juden angeblich christliche 

Bilder de-sakralisiert hatten, oftmals geht es aber nur um volkstümliche Gedankenlosigkeit im 

Umgang mit «heiligen» Objekten. Darin bewahrt sich aber auch eine Erinnerung an Zeiten, als 

Bilder mehr waren als nur Kunstobjekte, die man irgendwo in der Wohnung oder im Museum 

aufstellte. Sie waren erfüllt von einer Macht, die die Wirklichkeit verändern konnte. Man mag 

den Glauben daran aus heutiger aufgeklärter Sicht für naiv halten, aber dennoch war es eine 

Realität, um noch einmal auf John Lennon anzuspielen: I just believe in God, Jesus and God and 

and that's reality. In Byzanz wurden im 8. Jahrhundert Ikonen auf die Stadtmauern gestellt, weil 

sie in der Lage waren, den Feind abzuhalten, im Kloster von Unterlinden sollte Grünewalds Bild 

mit der Kreuzigung Jesu die an Mutterkornpilzvergiftung Erkrankten unmittelbar heilen.  

https://vimeo.com/276843594?fl=pl&fe=sh
https://www.theomag.de/155/pdf/am875.pdf
https://www.theomag.de/155/pdf/am875.pdf
https://begegnung-online.de/images/seb/ausgabe_pdf/504/bug205online.pdf
https://begegnung-online.de/images/seb/ausgabe_pdf/504/bug205online.pdf


Im Museum (selbst wenn es sich wie etwa in Unter-

linden um eine ehemalige Kirche handelt) ist die re-

ligiöse Funktion freilich kastriert, nahezu ihrer ge-

samten religiösen Potenz beraubt, sie entfaltet 

keine religiöse Bedeutung mehr, es ist eine bloße 

Erinnerung an frühere Zeiten. Man kann das am 

konkreten Verhalten der Menschen vor den Bildern 

beobachten. Niemand hat des drastischer formuliert 

als Georg Friedrich Wilhelm Hegel in seiner Ästhe-

tik:  

Man kann wohl hoffen, dass die Kunst immer 

mehr steigen und sich vollenden werde, aber ihre 

Form hat aufgehört, das höchste Bedürfnis des 

Geistes zu sein. Mögen wir die griechischen Göt-

terbilder noch so vortrefflich finden und Gottva-

ter, Christus, Maria noch so würdig und voll - en-

det dargestellt sehen - es hilft nichts, unser Knie 

beugen wir doch nicht mehr.6 

Das ist nicht zuletzt der Sinn und die Aufgabe des 

Museums – die De-Kontextualisierung von Sakrali-

tät und die Fokussierung auf den ästhetischen 

Schein. Das Museum ist so gesehen der Todfeind 

des Religiösen – selbst wenn es ein Diözesanmu-

seum ist. Es tötet nicht das Objekt (wie manche Ba-

nausen in der Kirche meinen, wenn sie von Musealisierung sprechen), es bringt aber seinen 

religiösen Glutkern zum Erlöschen und lässt uns dafür die ästhetischen Gehalte wesentlich besser 

wahrnehmen. Es setzt die Kunst als Kunst frei. 

Und all das beginnt mit Masaccios Trinitätsfresko von 1425. Sicher, 120 Jahre zuvor hatte bereits 

Giotto, ebenfalls in Santa Maria Novella in Florenz, einen fast ähnlichen ikonoklastischen Akt am 

religiösen Bild vollzogen, aber der liess sich noch abfedern und theologisch rechtfertigen.  

Als Giotto sich vom byzantinischen Malstil seines Meisters Cimabue (1240-1302) abwandte und 

dem Naturalismus zuwandte, stellte er notwendig die Religion vom Kopf auf die Füße. Nun wurde 

nicht mehr der Mensch nach dem Bild Gottes entworfen, sondern der Gott gewordene Mensch 

nach dem Bild des Menschen. Ein erster revolutionärer Schritt, den Feuerbach dann später als 

«Projektion» benennen sollte. Cimabue hätte sicher naturalistisch malen können, aber er wollte 

verhindern, dass Gott wie ein einfacher Mensch am Kreuz betrachtet wird. Sein Kruzifix sollte 

der Anlass sein, quasi durch es hindurch über Gott und sein Erlösungswerk nachzudenken. Das 

sah Giotto anders. Wenn Gott Mensch geworden war, dann musste er auch nach dem Bild eines 

Menschen gemalt werden. Auch für den Gottmenschen galt das Maß des Menschlichen. 

Von Michael Lenz - Eigenes Werk, CC BY-SA 4.0, 

 https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=58186745 



 

Aber der so gemalte Gottmensch befand sich zwar im Kirchenraum, in dem sich auch die Gläu-

bigen bewegten, aber er war nicht im Raum der Menschen. Er blieb ein Gegenstand des Glau-

bens, nur dass er wesentlich realistischer als bisher präsentiert wurde. Nun konnte man such 

das Geschehen plastisch vorstellen. Es ist aber deutlich, dass Masaccio 100 Jahre später weit 

darüber hinaus geht.  

h) Günther Anders Deutung des Trinitätsfresko  

Wie weit er geht, das hat der jüdische Schriftsteller und Kunstkritiker Günther Andreas 1954 bei 

seinem Besuch in Florenz in einem Text festgehalten, der mich bis heute fasziniert, weil er etwas 

gesehen hat, was so viele Betrachter:innen des Freskos vor ihm nicht gemerkt haben:  

„In dem kunstgeschichtlichen Augenblicke, in dem die Malerei die Raumtiefe erobert hat, 

hat sie damit den Raum der Kirche negiert … Im Augenblicke, in dem perspektivisch kon-

zipierte Fresken die Innenwände des Gotteshauses schmücken, werden diese zu ‚Durchbli-

cken‘, und zwar zu Durchblicken ins Diesseits … Letztlich sind die Kirchenfresken von Ma-

saccio … Verleugnungen des Begriffes der Transzendenz, bildgewordene Häresien. Häre-

sien, die sich kein noch so kühner Philosoph der Epoche, auch keiner der folgenden Jahr-

hunderte, hätte herausnehmen dürfen.“ …  

„Das gilt ganz besonders von dem berühmten Fresko in der Santa Maria della Novella. 

Denn da Masaccio hier den Schöpfergott in einem gebauten Rundbogen unterbringt, weist 

er ihm ja einen Platz innerhalb der von ihm geschaffenen Welt zu, macht er ihn also ge-

wissermaßen zu einem Ding unter Dingen, nein, schlimmer als das: zu einem Dinge, das 

nun innerhalb eines von Menschenhand hergestellten Objektes (eben des Rundbogens) 

seinen Platz einnimmt. … Wenn solche Darstellung kein haarsträubendes Sakrileg ist, dann 

weiß ich nicht, was ein Sakrileg ist.“7 

Günter Anders hat recht. Zunächst einmal macht die sich schon bei Giotto anzeichnende Veror-

tung der religiösen Erzählungen im Raum diese zu nahezu cineastischen Ereignissen. Es ist, als 

ob eine Filmkamera dabei gewesen und das Geschehen festgehalten hätte. Das dargestellte 

Ereignis wird ikonisch. 



Damit tritt aber ein Problem auf, das noch 500 Jahre später Karl Barth in der Kirchlichen Dog-

matik beschäftigen wird, denn nun stellt sich der Betrachtende das sich Ereignende nach dem 

Bilde vor, auf das er blickt, er fixiert ein eigentlich dynamisch entworfenes bzw. dynamisch zu 

verstehendes Geschehen, er verdinglicht es: 

Diese entscheidende Aufgabe der Predigt im Gottesdienst lässt die Anwesenheit von figür-

lichen Darstellungen Jesu Christi im Versammlungsraum der Gemeinde als nicht wün-

schenswert erscheinen. Ist es nämlich vermeidlich, dass solche Kunstwerke das Auge und 

damit die bewusste oder unbewusste Aufmerksamkeit der hörenden Gemeinde in ihrer 

Statik beharrlich auf sich ziehen und auf eine bestimmte, dem betreffenden Künstler in 

guten Treuen vorschwebende Anschauung Jesu Christi fixieren? Dieser Vorgang ist aus 

zwei Gründen bedenklich: die Gemeinde soll eben nicht, wie es durch das figürliche Chris-

tusbild notwendig geschieht, bei einer bestimmten Vorstellung von ihm festgehalten, son-

dern durch die in ihrem Leben fortgehende, nach jedem vorläufigen Amen ein anderes Mal 

neu aufzunehmende Verkündigung seiner Geschichte als seiner Geschichte mit uns dazu 

angeleitet werden, seiner lebendigen Selbstbezeugung von einer Erkenntnis zur anderen 

zu folgen. Vor allem aber: Welche bildende Kunst, und wäre sie die vortrefflichste, verfügt 

über ein Mittel, Jesus Christus in seiner Wahrheit, nämlich in seiner Einheit als Gottes- und 

Menschensohn sichtbar zu machen? Sie wird notwendig, entweder (etwa mit den großen 

Italienern) abstrahierend auf seine Göttlichkeit bedacht, auf die doketistische, oder aber 

(etwa mit Rembrandt) ebenso abstrahierend auf seine Menschlichkeit ausgerichtet, auf die 

ebionitische Seite fallen, d.h. aber: sie wird notwendig (und das auch beim frömmsten 

Willen!) Irrlehre vortragen.8 

Karl Barth und Günther Anders beharren auf demselben Moment: dass mit der Visualisierung 

sich eine Verdinglichung vollzieht, die dem abgebildeten «Ding» (Gottvater, Gottmensch) nicht 

angemessen ist. Während Karl Barth dies – in reformierter Perspektive – mit Entsetzen zur 

Kenntnis nimmt und dagegen protestiert, sieht es Günther Anders – aus jüdischer Perspektive – 

mit Erstaunen und fragt sich, wie die Christen, die es doch besser wissen müssten, dies haben 

zulassen können. Haben sie nicht gemerkt, was sie da machten? Diese Frage der mit den Bildern 

sich vollziehenden Verdinglichung – die ja schon der Kern des biblischen Bilderverbots ist – stellt 

sich bei den Bildern von Masaccio noch einmal verschärft. 

Das alttestament(li)che Bilderverbot hat neben seiner theologischen Seite eine ästhetische. 

Dass man sich kein Bild, nämlich keines von etwas machen soll, sagt zugleich, kein solches 

Bild sei möglich.9 

In der Fachliteratur wird diskutiert, ob Masaccio sich des Problems be-

wusst gewesen ist und deshalb Gottvater im Bild ortlos (un-geortet) 

dargestellt habe.10 Dann würde Gottvater eben nicht auf einem 

überdimensionierten Altar im Hintergrund stehen (wie die 

meisten Ausleger:innen meinen), sondern er würde viel-

mehr frei im Raum schweben. So gesehen hätte 

Masaccio eine Verortung Gottes gerade durch 

Anwendung der Perspektivkonstruktion 

vermieden. Bewiesen ist diese Theo-

rie aber nicht. 



II.  Politische Verortungen 

Kann Gott nicht nur räumlich (wie auf Masaccios 

Trinitätsfresko), sondern auch politisch verortet 

werden? Ist Gott in den politischen Szenarien der 

Welt ein Linker, ein Rechter oder ein Vertreter der 

gemäßigten Mitte? Ist er Revolutionär oder Reak-

tionär? Bevorzugt er den religiösen Sozialismus 

oder ist er ein christlicher Nationalist? Hält er sich 

aus allen politischen Konflikten heraus oder ist er 

Partei im Rahmen der Weltrevolution? Natürlich 

kann man all das nicht wissen – es sei denn, die 

sich Äußernden wären religiöse Sozialist:innen, 

christliche Nationalist:innen, lutherische Vertre-

ter:innen der Zwei-Reiche-Lehre oder reformierte 

Vertreter:innen des konzentrischen Modells von 

Christengemeinde und Bürgergemeinde. Folgt 

man den diversen Debatten, ist man überrascht, 

wie viele Menschen davon überzeugt sind, genau 

wissen zu können, wie und wo Gott politisch Partei 

ergreift. Wir haben politische Parteien in Deutschland, die den Bezug auf den «christlichen» 

Geist» in ihrem Parteinamen haben. Sicher nur als regulative Idee, aber sie meinen, ihre Politik 

repräsentiere besser als die anderer Parteien jene Ideen, für die der «christliche Gott» (ein 

schreckliches Wort) steht.  

Auch die in Lateinamerika entstandene Befrei-

ungstheologie verbindet christliche Botschaft mit 

Politik, genauer mit sozialer Analyse und betont, 

dass Gottes Heil nicht nur geistlich, sondern auch 

politisch, wirtschaftlich und gesellschaftlich wirk-

sam sein soll. Zentrale Anliegen sind die „Option 

für die Armen“, der Einsatz für soziale Gerechtig-

keit sowie die Kritik an struktureller Ausbeutung 

und Unterdrückung. Die Bibel wird dabei im Licht 

konkreter Lebenserfahrungen gedeutet, wobei Jesus Christus als Befreier verstanden wird, der 

zur aktiven Veränderung ungerechter Verhältnisse aufruft.  

All dies gehört zu den Verortungen Gottes. Manchmal sind es ganz banale Dinge, etwa eine 

Stadtbilddebatte. Oder hoch emotionale wie die Aufnahme von Fremden oder die Besteuerung 

der Reichen? Auf welcher Seite, so wird debattiert, steht da Gott? Die Frage zu beantworten 

heißt aber auch, Gott zu positionieren. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Religi%C3%B6ser_Sozialismus
https://de.wikipedia.org/wiki/Christlicher_Nationalismus


 
Der heutige Blick in die Brancacci-Kapelle nach der Renovierung 

 

a)  Der Auftrag zur Ausmalung der Brancacci-Kapelle 

Die Frage ist nun, ob derartige politische Überlegungen auch eine Rolle spielten, als die Kunst 

die Perspektivkonstruktion entdeckte? Der zunächst wohl an Masaccios Lehrmeister und Freund 

Masolino (1383-1447) ergehende Auftrag für die Gestaltung der Brancacci-Kapelle in Florenz ist 

auf den ersten Blick unpolitischer Natur. Einer der bedeutenden Handelsherren von Florenz, Piero 

Brancacci hatte die Kape3lle in Auftrag gegeben und soll nun mit einem Bildprogramm geehrt 

und erinnert werden.  



Entsprechend seines Vornamens «Piero» sollen den Kern der Gestaltung der Kapelle Erzählungen 

rund um den Jünger und Apostel Petrus bilden. Und so wird Masolino (bzw. werden Masolino und 

Masaccio) den Auftraggeber, Felice Brancacci, dem Neffen des Pietro Brancacci ein Konzept vor-

gelegt haben. Auch wenn Geld bei den reichen Brancaccis vermutlich keine Rolle spielte, mussten 

die Kosten kalkuliert und der Arbeitsaufwand berechnet werden.11 Und dann galt es «passende» 

Geschichten auszuwählen. Spontan fallen einem da natürlich die neutestamentlichen Erzählun-

gen von der Berufung des Petrus ein, seine spektakuläre Verleugnung, seine Reue und die im 

Matthäus-.Evangelium überlieferte Erzählung von seinem am Kleinmut scheiternden Gang über 

das Wasser. Diese Erzählungen bildeten im Zyklus der Brancacci-Kapelle die ersten Bilder, sie 

wurden in der obersten Zeile von Masolino ausgeführt, sind aber heute nicht mehr erhalten. 

 

In den Evangelien gibt es natürlich noch weitere Erzählungen mit Petrus als Protagonisten, etwa 

die uns im Folgenden vor allem interessierende Zinsgroschengeschichte bei Matthäus. Aber dann 

folgen natürlich die Erzählungen aus der Apostelgeschichte des Lukas, die heute vielleicht schon 

nicht mehr so präsent sind. Und dann natürlich noch die nachbiblischen Legendenbildungen, die 

in der für die Künstler wichtigen Legenda Aurea gebündelt sind. Gerahmt wird das Ganze von 

zwei Bilder von der Sündenfallgeschichte, die den Betrachtenden deutlich machen sollten, warum 

überhaupt das ganze neutestamentliche Geschehen notwendig wurden. 

• Sündenfall 

• Vertreibung 

 

• Berufung des Petrus 

• Zinsgroschenerzählung 

• Verleugnung des Petrus 

• Reue des Petrus 

• Petrus auf dem Wasser 

 

• Predigt des Petrus 

• Taufe der Neubekehrten 

AT 

AT 

 

EV 

Mt 

Lk 

Lk 

MT 

 

Apg 

Apg 

• Heilung des Gelähmten  

• Erweckung der Tabhita  

• Petrus heilt mit Schatten 

• Tod des Hananias  

• Befreiung des Petrus 

 

• Erweckung des Sohnes des Theophilus 

• Petrus auf dem Thron 

• Paulus besucht Petrus im Gefängnis 

• Kreuzigung des Petrus 

• Petrus und Simon Mague vor Nero 

Apg 

Apg 

Apg 

Apg 

Apg 

 

LA 

LA 

LA 

LA 

LA 

AT Altes Testament - EV Evangelien - Mt Matthäus - Lk Lukas - Apg Apostelgeschichte - LA Legenda aurea 

https://de.wikipedia.org/wiki/Legenda_aurea


b)  Der Auftrag als politische Machtgeste 

Florenz war Anfang des 15. Jahrhunderts offiziell eine Republik, tatsächlich aber von einflussrei-

chen Familien beherrscht. Die Bankiersfamilie Medici bauten ab den 1430er Jahren eine faktische 

Vorherrschaft auf, während andere alte Patrizierfamilien ihre politische Bedeutung bedroht sahen 

– darunter auch die Brancacci. Die Familie Brancacci gehörte zu den wohlhabenden Kaufmanns- 

und Politikerfamilien. Felice Brancacci war politisch ein Gegner der Medici und unterstützte Frak-

tionen, die Cosimos wachsenden Einfluss einschränken wollten. Als Cosimo de’ Medici nach sei-

ner Vertreibung 1434 aus dem Exil zurückkehrte und die Macht in Florenz festigte, begann er 

systematisch, politische Gegner auszuschalten. Felice Brancacci wurde 1435 exiliert, später so-

gar in Abwesenheit zum Tode verurteilt. Sein Besitz wurde konfisziert, sein Name öffentlich dif-

famiert. In der Brancacci-Kapelle wurden Darstellungen zerstört oder übermalt, die eindeutig 

auf Felice Brancacci verwiesen. Die Ausmalung der Kapelle blieb jahrzehntelang unvollendet. 

Erst in den 1480er Jahren – nach einer politischen Rehabilitation der Familie – durfte Filippino 

Lippi die Fresken fertigstellen. 

So gesehen war die Kapelle nicht nur ein religiöser Raum, 

sondern diente auch zur Selbstdarstellung und der Arti-

kulation eines Machtanspruch und der Abweisung eines 

gegnerischen Machtanspruchs. Für den Auftraggeber war 

die Wahl des Themas – das Leben des Apostels Petrus –

durchaus hochpolitisch: Petrus galt als Symbol legiti-

mer Autorität und der rechtmäßigen Führung der 

Gemeinschaft. In Florenz wurde Petrus oft mit guter re-

publikanischer Ordnung und Gesetzestreue verbunden. 

Damit inszenierte sich Felice Brancacci indirekt als Stütze 

des Staates und legitimer politischer Akteur – eine klare 

Konkurrenz zur Medici-Selbstinszenierung. Die Botschaft 

lautete: Es gibt eine Pflicht gegenüber der Republik – 

nicht bloß gegenüber einer Familie (wie den Medici). 

Nach Brancaccis Sturz wurden Porträts und Wappen ent-

fernt oder übermalt, die Kapelle blieb zunächst unvollen-

det. Die Kunst wird zum politischen Schlachtfeld – sie 

Fresken wurden zwar nicht vollständig zerstört, aber sie 

wurden umgedeutet und ihre Fertigstellung verzögert 

Insofern kann man zusammenfassend sagen, dass die Brancacci-Kapelle zunächst ein politisches 

Manifest in Fresken war, später ein Opfer mediceischer Machtpolitik und dann wiederum auf-

grund der künstlerischen Qualität der Arbeiten von Masaccio ein Schlüsselwerk, um zu verste-

hen, wie Renaissancekunst auch politisch gelesen werden muss.  

Masaccio:  
Die Schattenheilung des Petrus 



c)  Masaccios Arbeiten in der Brancacci-Kapelle 

Alle Arbeiten Masaccios in der Brancacci-Kapelle zeichnen sich durch die konsequente Anwen-

dung der Perspektivkonstruktion aus. Es fällt heutigen Betrachter:innen außerordentlich schwer, 

sich eine Welt vorzustellen, in der Künstler:innen die Perspektivkonstruktion noch nicht vollkom-

men beherrschten. Sie sahen die Perspektive 

freilich Tag für Tag, wenn sie sich durch die 

Welt bewegten, durch Florenz oder Gent, aber 

von den Prinzipien, von Fluchtlinien und Au-

genlinie wussten sie nichts. Natürlich versuch-

ten sie, Perspektive darzustellen, intuitiv etwa 

bei Jan van Eyck auf dem Genter Altar oder bei 

Giotto bei seinen frühen Arbeiten in der Unter-

kirche von Assisi. Aber es blieb behelfsmäßig.  

Erst der Florentiner Architekt Filippo Brunelle-

schi sollte Anfang des 15. Jahrhunderts der Kon-

struktion von Bildern in Experimenten auf die 

Spur kommen. Und sein junger Freund Masaccio 

saugte dies gierig auf und machte es für seine 

Bilder fruchtbar.  

Aber es war nicht nur die Perspektivkonstruktion, die Masaccio für seine Zeit und die Nachwelt 

so interessant und überzeugend machte. Für die beginnende Renaissance gab es bestimmte 

Dinge, die außerordentlich wichtig waren. Schon im Blick auf Giotto wurde hervorgehoben, dass 

er begonnen hatte, dass er die byzantinische Malerei hinter sich ließ und sich an der Natur ori-

entierte. Das wird auch für Masaccio in Anschlag gebracht. Aber darüber hinaus gab es weitere 

Topoi die ihn auszeichneten. Wie Masaccio damals wahrgenommen wurde zeigt ein Kunstkom-

mentar des Humanisten und Philosophen Christoforo Landino, der 1480, also ein halbes Jahr-

hundert nach Masaccios Tod entstand. Er schreibt 

»Masaccio war ein sehr guter Nachahmer der Natur (Imitatore della natura) mit großar-

tiger Reliefwirkung (Rilievo) im Ganzen, ein guter Gestalter (componitore) und rein 

ohne Verzierung (puro santa ornato), denn er widmete sich ausschließlich der Nachah-

mung des Wahren und dem Rilievo seiner Figuren, Er war sicher genauso gut und begabt 

in Perspektive wie jeder andere zu seiner Zeit und arbeitete mit großer Mühelosigkeit 

(facilita)».12 

Hervorgehoben wird die Reliefwirkung, die durch Licht und Schatten erzeugte Raumwirkung. 

Auch die Schnörkellosigkeit wird hervorgehoben. Die Mühelosigkeit ist vielleicht das aus heutiger 

Sich am schwersten zu beurteilende Qualität, aber sie meint eine ideale Kombination von Talent 

bzw. Begabung und erlernten Fähigkeiten. In der Summe ist es das, was Masaccio für seine Zeit 

und die Nachwelt auszeichnet. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Cristoforo_Landino


d) Die Geschichte von der Doppeldrachme 

Das Thema dieses Abschnitts ist ja die politische Verortung von Religion bzw. Gottes. Viele der 

Fresken in der Brancacci-Kapelle sind politisch aufgeladen, da sie nicht nur Geschichten aus dem 

Leben des Petrus erzählen, sondern zugleich auch mit Anspielungen auf zeitgenössische Perso-

nen, insbesondere aus Florenz versehen sind. Die Zinsgroschengeschichte in der Brancacci-Ka-

pelle ist eine derartige politische Verortung der christlichen Lehre. Bevor ich darauf eingehe, 

möchte ich zunächst die Geschichte selbst in Erinnerung rufen. 

Die Erzählung von der Doppeldrachme ist ein Sondergut des Evangelisten Matthäus. Sie 

findet sich nicht in den anderen Evangelien. Das Matthäus-Evangelium stammt aus einem ju-

denchristlichen Milieu in Syrien, entstand etwa 80/90 n. Chr. und beschreibt Jesus von Nazaret 

als königlichen Messias sowie als Sohn Gottes. Erzähldramaturgisch verortet sich die Geschichte 

in jenem dritten Teil des Evangeliums, in dem Jesus bewusst seinem Leiden entgegengeht. Zu-

nächst erzählt das 17. Kapitel von der Verklärung Jesu, gefolgt von einer Leidensankündigung 

Jesu. Dann kommt die Erzählung von der Doppeldrachme. Es geht weiter mit der Frage der 

Rang-Ordnung der Jünger und der notwendigen Demut.  

Die Zinsgroschen-Erzählung lautet so: 

Als sie nach Kafarnaum kamen, kamen die 

Leute, die die Doppeldrachme einsammeln, zu 

Petrus und fragten: »Zahlt euer Lehrer diese 

Steuer nicht?« 

24 Ἐλθόντων δὲ αὐτῶν εἰς Καφαρναοὺμ προσῆλθον 

οἱ τὰ δίδραχμα λαμβάνοντες τῷ Πέτρῳ καὶ 

εἶπαν· ὁ διδάσκαλος ὑμῶν οὐ τελεῖ [τὰ] 

δίδραχμα;  

Er antwortete: »Doch!« Als er nach Hause zu-

rückkehrte, kam Jesus ihm mit einer Frage zu-

vor: »Was meinst du, Simon? Von wem nehmen 

die Regierungen der Erde Abgaben oder Kopf-

steuer, von den Landeskindern oder den Frem-

den?« 

25 λέγει· ναί. καὶ ἐλθόντα εἰς τὴν οἰκίαν 

προέφθασεν αὐτὸν ὁ Ἰησοῦς λέγων· τί σοι δοκεῖ, 

Σίμων; οἱ βασιλεῖς τῆς γῆς ἀπὸ τίνων 

λαμβάνουσιν τέλη ἢ κῆνσον; ἀπὸ τῶν υἱῶν 

αὐτῶν ἢ ἀπὸ τῶν ἀλλοτρίων;  

Er antwortete: »Von den Fremden.« Und Jesus 

fuhr fort: »Also sind die Landeskinder frei. 

26 εἰπόντος δέ· ἀπὸ τῶν ἀλλοτρίων, ἔφη αὐτῷ ὁ 

Ἰησοῦς· ἄρα γε ἐλεύθεροί εἰσιν οἱ υἱοί. 

Doch damit wir ihnen keinen Anlass geben, geh’ 

zum See, wirf eine Angel aus und nimm den ers-

ten Fisch, der hochkommt. Öffne sein Maul und 

du wirst ein Vierdrachmenstück finden. Nimm es 

und gib es ihnen für mich und dich.« 

27 ἵνα δὲ μὴ σκανδαλίσωμεν αὐτούς, πορευθεὶς εἰς 

θάλασσαν βάλε ἄγκιστρον καὶ τὸν ἀναβάντα 

πρῶτον ἰχθὺν ἆρον, καὶ ἀνοίξας τὸ στόμα αὐτοῦ 

εὑρήσεις στατῆρα· ἐκεῖνον λαβὼν δὸς αὐτοῖς ἀντὶ 

ἐμοῦ καὶ σοῦ. 

Die Erzählung hat es in sich. Interessant ist dabei nicht nur der mirakulöse 

Fund der dann auch noch passenden Münze im Maul des Fisches. Viel inte-

ressanter ist es, die Frage zu beantworten, um welche Art von Steuern es 

sich eigentlich handelt. Die spontane Reaktion des Petrus zeigt ja, dass die 

Frage nach dieser Steuer für ihn durchaus legitim erscheint. Es kann also nicht 

um den Zoll gehen, der von Händlern erhoben wird. Vielmehr muss es ent-

weder um die Kopfsteuer handeln (die von der römischen Besatzungsmacht 

erhoben wird) oder um die Tempelsteuer (die die religiöse Obrigkeit erhebt). 



Die merkwürdige Reaktion Jesu deutet dagegen scheinbar auf eine Steuer hin, die nicht von den 

Landeskindern erhoben wird. Handelt es sich also doch nicht um die Kopf- oder Tempelsteuer? 

Aber Steuern für Zoll machen für Jesus und seine Jünger doch gar keinen Sinn.  

Worum geht es dann? Matthäus lässt Jesus hier sehr sophisticated argumentieren und mit gro-

ßem Anspruch. Jesus weiß selbstverständlich, dass es um die Tempelsteuer (δίδραχμα) geht. 

Aber er ist Gottes Sohn und damit Hausherr im Tempel. Wieso sollte er Steuern im eigenen Haus 

bezahlen, wenn die doch nur von Besuchern erhoben werden? Den frühen Christen ist der hinter 

dem Verwirrspiel von Jesus liegende Machtanspruch noch klar gewesen. Sie wussten aus Erzäh-

lungen, um welche Steuer es geht und mit welcher Logik Jesus sie in Frage stellt.  

In den Jahrhunderten danach kann dieses Verständnis nicht mehr vorausgesetzt werden. Die 

Geschichte endet damit, dass Jesus (noch) keinen Skandal erregen will und Petrus daher die 

Steuer (στατῆρα) zahlen lässt. Dass die Münze aus einem Fischmaul kommt, ist symbolisch, denn 

zur Zeit der Texterstellung war der Fisch ein Code-Wort für Jesus:  

Ἰησοῦς   Χριστός   Θεοῦ    Υἱός   Σωτήρ 

Jesus     Christus   Gottes  Sohn  Erlöser. 

e) Die Zinsgroschengeschichte in der bildenden Kunst 

In der Bildenden Kunst kommt diese Erzählung von der Doppeldrachme eher selten vor. Häufiger 

wird unter dem Titel „Zinsgroschen“ Matthäus 22 dargestellt, also die Diskussion um die Kopf-

steuer: „Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist“. Vielleicht liegt für die Künstler das Problem darin, 

dass die Geschichte drei Handlungsorte hat: der Platz, an dem Petrus auf den Steuereintreiber 

trifft, das Haus, in dem Petrus und Jesus reden und der See, aus dem Petrus den Fisch angelt. 

Es könnte aber auch sein, dass das Thema Steuern, nachdem das Christentum selbst Steuern 

erhob, politisch zu heikel war. 

Zu den wenigen Spezialisten für die Um-

setzung dieser Geschichte gehörten die 

Brüder Mattia und Gregorio Preti. Sie 

waren Caravaggisten, Barockmaler, von 

denen sich Mitte des 17. Jahrhunderts 

einige Bilder zu der Geschichte finden. 

Sie konzentrieren sich auf das Ende der 

Geschichte, als Petrus dem Steuer-Ein-

treiber (rechts auf dem Bild) das Vier-

drachmenstück aus dem Bauch des Fi-

sches übergibt – während er gleichzeitig 

mit Jesus spricht. 

Die Wahl der Geschichte von der Doppeldrachme für die Ausgestaltung der Brancacci-Kapelle 

und dann auch noch auf einem großen Feld muss also einen besonderen Grund haben. Es dürfte 

sich um eine Vorgabe des Stifters gehandelt haben. 



 

f)  Masaccios Version der Zinsgroschengeschichte 

Masaccio teilt 1425 das Bild – der Erzählung der Bibel 

folgend – in drei Szenen. Er weicht aber vom bibli-

schen Text ab, indem er die gesamte Handlung ins 

Freie verlegt (sozusagen Öffentlichkeit herstellt), zu-

dem nur einen einzigen Steuereintreiber zeigt und alle 

Jünger13 über die Steuerpflicht verhandeln lässt. In der 

Mitte des Freskos sehen wir die Diskussion in der Gruppe im Gegenüber zum Steuereintreiber. 

Dann schließt sich auf der linken Seite der Fang des Fisches durch Petrus an. Die Szene endet 

auf der rechten Seite mit der Übergabe der Steuer durch Petrus an den Steuereintreiber. Be-

merkenswert ist, dass alle Protagonisten (auch der Steuereintreiber) barfuß sind. Die Dreiteilung 

des Bildes bedeutet, dass zwei Figuren mehrfach zu sehen sind. Am häufigsten sehen wir Petrus 

– was auch logisch ist, denn die Brancacci-Kapelle soll Geschichten aus dem Leben des Petrus 

erzählen. Zweimal taucht der Steuereintreiber auf, einmal in Rückenansicht bei seiner Frage an 

Petrus und dann in Frontalansicht bei dem Empfang der Steuer.  

Nun hätte Masaccio das Bild auch anders anlegen kön-

nen. So sähe das Bild mit einem Goldgrund aus byzan-

tinischer Tradition aus – aber das passt nicht zur Kör-

perlichkeit und Natürlichkeit der Figuren und die Figu-

ren würden frei im Raum schweben. 

Um die von Masaccio umgesetzte Perspektive besser 

rekonstruieren zu können, lasse ich einmal die beiden 

Randszenen weg. Nun kann man leicht anhand der Stu-

fen und des Gebäudes rechts die Fluchtlinien und die 

Augenlinie finden. Und das sieht dann so aus: 



 

Perspektive in der Kunst, so viel wird sofort deutlich, heißt immer auch: Bedeutung zu konstru-

ieren. Wo sich die Fluchtlinien treffen, ist eben nicht gleich-gültig. Das formale Zentrum des 

Bildes wäre woanders (nämlich die linke Schulter des Steuereintreibers), da die Gruppe um 

Christus leicht nach links verschoben ist. So aber lenkt die Perspektive den Blick auf Christus als 

Aktionszentrum. Der Gesamteindruck ist ein realistischer, man meint einer aktuell laufenden 

Diskussion beiwohnen zu können. 

Das war für die damaligen Zeiten derart ungewöhnlich, dass noch Generationen später die Künst-

ler aus ganz Europa in die Brancacci-Kapelle gingen, um sich dieses einzigartige Meisterwerk der 

Perspektivkonstruktion anzuschauen. So schreibt Vasari 

dass alle berühmten Bildhauer und Maler, welche von ihm an lebten und vorzüglich gewor-

den sind, in jener Kapelle sich übten und ihre Studien machten: Giovanni da Fiesole, Fra 

Filippo Filippino, der sie beendete, Alesso Baldovinetti, Andrea del Castagno, Andrea del 

Verrocchio, Domenico del Ghirlandajo, Sandro di Botticelli, Leonardo da Vinci, Pietro Pe-

rugino, Fra Bartolommeo di San Marco, Mariotto Albertinelli und der göttliche Michelangelo 

Buonarroti. Auch Raffael von Urbino lernte hier den Anfang seiner herrlichen Art, Granac-

cio, Lorenzo di Credi, Ridolfo del Ghirlandajo, Andrea del Sarto, del Rosso, del Francia 

Bigio, Baccio Bandinelli, Alonso Spagnuolo, Jacopo da Pontormo, Pierino del Vaga und Toto 

del Nunziata; kurz alle, welche die Kunst üben wollten, sind immerdar nach dieser Kapelle 

gegangen, um an den Figuren Masaccios die Regeln und Vorschriften eines richtigen Ver-

fahrens zu lernen.14 

Diese Beschreibung ist natürlich ein Who is Who der italienischen 

Renaissancekunst, in der Rezeption vergleichbar wohl nur mit 

dem fast zeitgleichen Genter Altar des Jan van Eyck (fertigge-

stellt 1435), der in der Folge ebenfalls zahlreiche Künstler aus 

Europa nach Gent brachte.15 Masaccio jedenfalls hat (ebenso wie 

Jan van Eyck) die gesamte europäische Kunstgeschichte tief be-

einflusst und kann in seiner künstlerischen Bedeutung kaum 

überschätzt werden.  

https://de.wikipedia.org/wiki/Fra_Angelico
https://de.wikipedia.org/wiki/Filippino_Lippi
https://de.wikipedia.org/wiki/Filippino_Lippi
https://de.wikipedia.org/wiki/Alesso_Baldovinetti
https://de.wikipedia.org/wiki/Andrea_del_Castagno
https://de.wikipedia.org/wiki/Andrea_del_Verrocchio
https://de.wikipedia.org/wiki/Andrea_del_Verrocchio
https://de.wikipedia.org/wiki/Domenico_Ghirlandaio
https://de.wikipedia.org/wiki/Sandro_Botticelli
https://de.wikipedia.org/wiki/Leonardo_da_Vinci
https://de.wikipedia.org/wiki/Perugino
https://de.wikipedia.org/wiki/Perugino
https://de.wikipedia.org/wiki/Fra_Bartolommeo
https://de.wikipedia.org/wiki/Mariotto_Albertinelli
https://de.wikipedia.org/wiki/Michelangelo
https://de.wikipedia.org/wiki/Michelangelo
https://de.wikipedia.org/wiki/Raffael
https://de.wikipedia.org/wiki/Francesco_Granacci
https://de.wikipedia.org/wiki/Francesco_Granacci
https://de.wikipedia.org/wiki/Lorenzo_di_Credi
https://de.wikipedia.org/wiki/Ridolfo_Ghirlandaio
https://de.wikipedia.org/wiki/Andrea_del_Sarto
https://de.wikipedia.org/wiki/Rosso_Fiorentino
https://de.wikipedia.org/wiki/Franciabigio
https://de.wikipedia.org/wiki/Franciabigio
https://de.wikipedia.org/wiki/Baccio_Bandinelli
https://de.wikipedia.org/wiki/Alonso_Berruguete
https://de.wikipedia.org/wiki/Jacopo_da_Pontormo
https://de.wikipedia.org/wiki/Perino_del_Vaga
https://en.wikipedia.org/wiki/Anthony_Toto
https://en.wikipedia.org/wiki/Anthony_Toto


g) Steuerstreit in Florenz 

Auch Bildende Kunst ist Politik, sie findet selten ohne 

Kontext statt. Manchmal ist es «nur» Kirchenpolitik, 

oftmals aber eben auch kommunale oder nationale 

Politik. Im von der Konkurrenz der Parteien aufge-

heizten Florenz ist allein schon die Frage, wer ein 

Fresko in Auftrag gibt und welcher der Parteien er na-

hesteht, eine politische Frage. Man wird das in Auf-

trag gegebene Werk auf verborgene oder offensicht-

liche Botschaften abtasten. Dann kann auch ein 

scheinbar harmloses Bild von einer biblischen Ge-

schichte über die Zahlung der Tempelsteuer eine po-

litische Stellungnahme zu den politischen Streitigkei-

ten der Gegenwart sein. In diesem Fall wäre das zum 

Beispiel: Müssen die Reichen Steuern zahlen im Verhältnis zu ihrem Vermögen – und nicht nur 

zu ihrem Einkommen? Zur Motivation des Stifters zu dieser selten dargestellten Szene nimmt 

man an, Brancacci habe sich mit dem Bild politisch positionieren wollen. Florenz führte zu dieser 

Zeit einen kostspieligen Krieg gegen Mailand und war auf Einnahmen durch die Erhebung neuer 

Steuern angewiesen. Daher plante die Stadt die Einführung eines Grundbuches, in dem die 

Besitztümer katalogisiert werden sollten, was auf Widerstand insbesondere der wohlhabenden 

Schichten stieß. Brancacci stellt sich, obwohl selbst reich, mit der Zinsgroschengeschichte gegen 

die anderen Reichen und plädierte im republikanischen Interesse für die Einführung der Grund-

steuer. Die von Masaccio gestaltete Zinsgroschengeschichte würde so auf die Pflicht aller Bürger 

zur Entrichtung der dem Staat zustehenden Gelder verweisen und Brancaccis Haltung legitimie-

ren. Das Grundbuch wurde dementsprechend 1427 eingeführt.  

Unter diesem Fokus macht dann aber auch die Be-

tonung der gesamten Gruppe der Jünger einen 

(politischen) Sinn. Derlei Entscheidungen können 

nicht von Eliten getroffen werden, sondern müssen 

von der Gemeinschaft aller ausgehen. Zwar gibt 

Jesus – wie man an der Geste klar erkennen kann 

– die Richtung vor, aber er trifft die Entscheidung 

nicht einsam für sich, sondern mit der Gruppe.  

Auch dies dürfte eine bewusste Gestaltung durch Masaccio im Sinne seines Auftraggebers sein. 

Das Bild ist christozentrisch im wahrsten Sinn des Wortes, aber darin zugleich gut theologisch, 

indem es uns die historische Christengemeinde als vorbildlichen Kern der florentinischen Bür-

gergemeinde vorstellt.16 Das wird im Florenz der aufstrebenden Medici durchaus wahrgenommen 

worden sein.  



h) Politische Verortungen durch Kunst 

Masaccios Zinsgroschengeschichte ist so gesehen ein republikanisches Kunstwerk, es schmückt 

weniger einen reichen Bankier, als dass es sich für ein demokratisch legitimiertes Gemeinwesen 

einsetzt. Dass dies eben auch Lehre Jesu Christi ist, ist der politische Einsatz des Bildes. Gott 

wird hier weniger bei den Reichen oder Armen, sondern vielmehr in der Mitte des Gemeinwohls 

verortet. Dass dies bei den Kritisierten verstanden wurde, zeigt die weitere Geschichte. Brancacci 

wird aus Florenz verbannt, in Abwesenheit zum Tode verurteilt, die Vollendung der Kapelle für 

viele Jahre verhindert. Das für mich Spannende darin, dass all dies geschieht, obwohl das Bild 

mit den steuerpolitischen Konnotationen nur spielt und stattdessen mittels der Perspektivkon-

struktion sagt: orientieren wir uns doch in der Steuerfrage am Gottessohn. Um keinen Anlass 

für Ärger zu bieten, lasst uns unseren Teil zum Gemeinwohl beitragen. Jesu Entscheidung wird 

als politisches Gleichnis für die Gegenwart dargestellt – ohne direkt auf diese Bezug zu nehmen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Die Florenzkarte aus der Schedelschen Weltchronik steht am Ende eines für die Stadt ereignis-

reichen Jahrhunderts. Es ist gekennzeichnet durch den Aufstieg der Medici, die Verschiebung der 

Macht der Kirche von der Religion und den Sozialverhältnissen hin zur eigenständigen politischen 

Macht. Wissenschaft, Kunst und Kultur bekommen einen Stellenwert, den sie bis dahin nicht 

hatten. Künstler sind nun nicht mehr nur Handwerker, sondern neben Politikern und Bankiers 

eigenständige Größen. Damit einher geht ein ungeheures Selbstbewusstsein der Menschen – bis 

am Ende des Jahrhunderts Mirandola das Konzept der einzig Menschenwürde entwickeln wird. 

Zu diesen Veränderungen gehört aber auch, dass im Rahmen der sich entwickelnden Wissen-

schaften und Künste, alles seinen Ort bekommt – auch Gott und die Religion. Dafür steht nicht 

zuletzt der Name Masaccio. 

Heute sind Santa Maria Novella und die Brancacci-Kapelle in der Carmine-Kirche nur noch kul-

turgeschichtliche Orte. Als Museen bewahren sie die Erinnerung an gravierende Veränderungen 

in der europäischen Kunstlandschaft – aber auch an zwei Versuche der Verortung Gottes.  



Anmerkungen 

 
1  Stirner, Max; Meyer, Ahlrich (Hg.) (1844): Der Einzige und sein Eigentum. Bibliogr. erg. Ausg. Stuttgart.  
2  Vasari, Giorgio (2010): Leben der berühmtesten Maler, Bildhauer und Baumeister. Von Cimabue bis zum Jahre 1567. 

Herausgegeben von Ludwig Schorn. Wiesbaden 
3  Marx, Karl (1981): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung. In: Marx, Karl; Engels, Friedrich: Werke 

Band 1. Berlin, S. 378–391. 
4  Perrig, Alexander (1986): Masaccios "Trinita" und der Sinn der Zentralperspektive. In: Marburger Jahrbuch für Kunst-

wissenschaft, Jg. 21, S. 11. 
5  Ebd. 
6  Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Vorlesungen über die Ästhetik. Band I. 1. Aufl. Frankfurt am Main. S.43. 
7  Anders, Günther (2020): Italien-Tagebuch 1954. Florenz. In: Anders, Günther: Schriften zu Kunst und Film. Heraus-

gegeben von Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz. München, 307-329.  
8  Barth, Karl (1989): Jesus Christus, der wahrhaftige Zeuge. 3. Teil ; §§ 72/73. Studienausg. Zürich (Die kirchliche 

Dogmatik Die Lehre von der Versöhnung, Teil 3). S. 995. 
9  Adorno, Theodor W. (2016): Ästhetische Theorie. Frankfurt am Main. S. 106. 
10  So etwa Hertlein, Edgar (1979): Masaccios Trinität. Kunst, Geschichte und Politik der Frührenaissance in Florenz. 

Firenze 
11  Vgl. dazu Baxandall, Michael (1980): Die Wirklichkeit der Bilder. Malerei und Erfahrung im Italien des 15. Jahrhun-

derts. 2. Aufl. Frankfurt am Main. 
12  Zit. nach Michael Baxandall, a.a.O., S. 146. 
13  In der Deutung der abgebildeten Figuren gibt es einen Dissens unter den Ausleger:innen. Mir persönlich scheint es 

am plausibelsten, wenn nur die Jünger dargestellt sind. Alles Andere erscheint mir sehr spekulativ. Es finden sich 
aber auch Deutungen, die von den Jüngern. Demnach wären Philippus, Simon und ein Jakobus weggelassen worden 
und durch die Evangelisten Lukas und Markus sowie durch den Apostel Paulus ersetzt worden. Einleuchten will mir 
das nicht. Die Basis für diese Argumentation sind Ähnlichkeiten mit Figuren auf anderen Bildern von Masaccio. 

14  Vgl. den Text von Vasari zu Masaccio, den wir in diesem Heft publizieren.  
https://www.theomag.de/159/PDF/gv01.pdf  

15  Vgl. dazu unser Themenheft „Closer to van Eyckl“ https://www.theomag.de/97/index.htm  
16  Barth, Karl (1989): Rechtfertigung und Recht. Christengemeinde und Bürgergemeinde. 4. Aufl. Zürich  

 

VORGESCHLAGENE ZITATION:  

Mertin, Andreas: Wie Gott verortet wurde. Was die Perspektive in der Kunst bewirkte, tà katoptrizómena – Magazin 

für Kunst | Kultur | Theologie | Ästhetik, Ausgabe 159, erschienen 01.02.2026  

https://www.theomag.de/159/pdf/am892.pdf  

https://www.theomag.de/159/PDF/gv01.pdf
https://www.theomag.de/97/index.htm
https://www.theomag.de/159/pdf/am892.pdf

