
 

Heft 159 |  Home |  Archiv | Impressum und Datenschutz | Das Magazin unterstützen  

 

«Herr Doktor, das ist schön von Euch» 

Ein Widerspruch gegen die unkritische Verklärung des Schönen 

Andreas Mertin 

«Es gibt nichts Harmloses mehr …  
Noch der Baum, der blüht, lügt in dem Augenblick, in welchem man sein Blühen 
ohne den Schatten des Entsetzens wahrnimmt; noch das unschuldige ‘Wie schön’ 
wird zur Ausrede für die Schmach des Daseins, das anders ist, und es ist keine 
Schönheit und kein Trost mehr außer in dem Blick, der aufs Grauen geht, ihm 
standhält und im ungemilderten Bewusstsein der Negativität die Möglichkeit des 
Besseren festhält.» (Theodor W. Adorno, Minima Moralia, Aph. 5)1 

 

Die Grenzen des Schönen 

Es gab einmal einen Konsens unter Intellektuellen nach 1945, das Wort «Schönheit» nicht ein-

fach ungebrochen zu gebrauchen, zu kompromittiert war das damit Bezeichnete durch die 

schrecklichen Ereignisse, die am Ende in «Auschwitz» kulminierten. Was konnte noch «schön» 

genannt werden, nachdem die christlich sozialisierten Deutschen dazu übergegangen waren, 

andere Menschen industriell zu vernichten? Musste nicht Auschwitz auch all das historische 

Schöne a posteriori in Rauch aufgehen lassen, weil die Erfahrung des Schönen das Geschehen 

in den Konzentrationslagern nicht hatte verhindern konnte?2 Dorothee Sölle hat gesagt, seit 

Auschwitz könne sie „Lobe den Herrn, der alles so herrlich regieret“ nicht mehr singen.  

https://www.theomag.de/159/index.htm
https://www.theomag.de/index.htm
https://www.theomag.de/liste.htm
https://www.theomag.de/info/impressum.htm
https://www.theomag.de/info/spenden.htm
https://www.theomag.de/index.htm
https://www.theomag.de/liste.htm


Und trotzdem meinen manche, früher wäre alles irgendwie schöner und gesitteter gewesen als 

heute und fordern die Besinnung auf die vergangene Schönheit. Als ich das in einer Adventsbe-

sinnung über «erlösende Schönheit»3 las, war ich schockiert. Ernsthaft? Wann soll das gewesen 

sein? Haben wir vergessen, dass die so gelobte frühere Welt der Eltern, 

Großeltern und Urgroßeltern zumindest in der Relation zu der unsri-

gen weitgehend unschön war? Erinnert sich niemand daran, dass 

um 1900 die Juden auf den beliebten antisemitischen Postkarten 

aus Karlsbad als Schweine dargestellt waren, aber natürlich gut 

gesittet mit Zylinder und Regenschirm als Accessoires dargestellt 

wurden?4 Haben wir vergessen, wie Juden in Streichers «Stürmer» 

seit 1926 verhetzt wurden?  

Und wie war das mit der Schönheit, als in Verdun die Chemie 

unter Freund und Feind verbreitet wurde? Bis heute sterben die 

Menschen an den Folgen des Einsatzes dieser formal betrachtet 

vermutlich schönen, weil ästhetischen Formel.   

Und war dann, Jahrzehnte später, als 1945 «heller als tausend 

Sonnen»5 die Atompilze über Hiroshima und Nagasaki aufstie-

gen, die Welt immer noch in Ordnung? Darf man die unbestreit-

bare Ästhetik des Atombombenpilzes – zumindest, sofern man 

nicht von den Folgen betroffen ist – goutieren und kann man 

das, ohne an die unabwendbaren Folgen zu denken? 

Und wie war das 1000 Jahre vorher, als die Bauern nicht wussten, ob die Saat, die sie in die 

Erde einbrachten, für mehr als ein halbes Jahr Erträge brachte und sie danach von Wurzeln aus 

den Wäldern leben mussten. Anschaulich beschreibt Georges Duby in «Die Zeit der Kathedra-

len»6 die Lebenswirklichkeit der Menschen um die Jahrausendwende: 

Das ist das Abendland im Jahre tausend ...: Eine wilde Welt, eine Welt in 

den Fängen des Hungers. Trotz der dünnen Besiedlung ist die Bevöl-

kerung in Wirklichkeit immer noch zu zahlreich. Sie kämpft mit fast 

bloßer Hand gegen eine unzugängliche Natur, deren Gesetzen sie er-

liegt, gegen einen unfruchtbaren, weil unzulänglich bearbeiteten Boden. 

Kein Bauer, der ein Korn sät, rechnet in einem nicht allzu schlechten Jahr 

damit, mehr als drei zu ernten - genug, um bis Ostern Brot zu essen. Danach 

muss man sich wohl oder übel mit Kräutern oder Wurzeln begnügen, jener Ge-

legenheitsnahrung, die man dem Wald und den steilen Flussufern abringt. Mit leerem Ma-

gen verzehren sich die Ackerbauern während der großen Sommerarbeiten vor Müdigkeit, 

in Erwartung der nächsten Ernte. Ist die Witterung - wie gewöhnlich - ungünstig, fehlt das 

Korn noch früher und die Bischöfe müssen die Verbote aufheben, die Ordnung der Riten 

verletzen und erlauben, dass in der Fastenzeit Fleisch gegessen wird. Und manchmal, wenn 

übermäßige Regenfälle den Boden durchtränkt und die herbstliche Pflugarbeit behindert, 

wenn Stürme die Ernten niedergedrückt und vernichtet haben, verwandeln sich die ge-

wohnten Mangelzustände in wahre Hungersnöte, die Zeiten des großen tödlichen Elends.7 

Antisemitische Postkarte, um 
1900 

Modell von Senfgas 

Atombombenabwurf über Hiroshima 



Das beschreibt die Zeit, in der die «schönen» Domtüren in Hildesheim entstanden. Aber wer von 

den Bauern in den Gebieten rund um Hildesheim mochte dort ein Lob der Schönheit sprechen? 

Sie empfanden sich eher in jener Situation, die Gott in Genesis 17 angekündigt hatte: 

»Weil du auf die Stimme deiner Frau gehört und von dem Baum gegessen hast, von dem 

ich dir geboten hatte: ›Du sollst nicht von ihm essen‹, deswegen: Verflucht ist der Acker-

boden um deinetwillen. Dein Leben lang sollst du dich nur mit Mühe von ihm ernähren. 

Dornen und Disteln lässt er für dich aufsprießen, so musst du das Kraut des Feldes essen. 

Im Schweiß deines Angesichts sollst du Brot essen, bis du zum Acker zurückkehrst, von 

dem du genommen bist. Ja, Erde bist du, und zur Erde kehrst du zurück.« (Gen 3, 17-19.) 

Wie war das um das Jahr 1300, als Giotto di Bondone für den Sohn des Wuche-

rers Scrovegni, der sein Geld mit dem Auspressen der lokalen Bevölkerung ver-

dient hatte (und deshalb in Dantes Göttlicher Komödie8 auf immer in der Hölle 

schmort), die «schöne» und einzigartige Arenakapelle in Padua baute 

und ausmalte? Sinn und Zweck des Ganzen war es, den Vater aus der 

Hölle zu holen. Ist aber mit der unbestreitbaren Schönheit des so 

entstandenen Werks das Leid der Bevölkerung «abgedungen»?  

Die Idee, dass Jenseits von Eden «Schönheit» jemals etwas an-

deres war als die Schönheit in den Augen einiger Herrschender 

und Reicher, ist merkwürdig aus der Zeit gefallen. Man kann natürlich einen funktionalen, vor-

modernen Begriff von Schönheit verwenden, Schönheit im Sinn von «das ist mir angenehm», 

«das halte ich für geeignet» oder «das scheint mir nützlich zu sein». Schön gekleidet heißt 

dann, dem jeweils herrschenden oder auch dem woken Geschmack zu entsprechen. Das ist die 

Kim-Kardashian-Logik: Sein heißt schön zu sein. Aber wer wollte der folgen? 

Postlapsarische Situation auf der Bernwardstür am Dom von Hildesheim, ca. 1015 

Detail aus der Weltgerichtsdarstel-
lung in der Scrovegni-Kapelle 



Die ungestillte Sehnsucht nach dem Schönen 

Heute aber, so meinen einige, ist die Welt einfach nicht mehr so schön zivilisiert wie in früheren 

Zeiten, sie wünschen sich daher eine «erlösende Schönheit». An der Sehnsucht nach Schönheit 

ist ja an sich nichts Falsches, aber das Wort «erlösende» verweist ja schon darauf, dass dies 

eher eine regulative Idee ist als lebensweltliche Wirklichkeit – und, was immer der deutsche 

Idealismus vertreten hat, die Schönheit selbst erlöst uns auch nicht. Zu meinen, 

dass früher fast alles schöner war als heute, und es daran festzumachen, dass sich 

die Menschen nicht mehr richtig zu kleiden und zu benehmen wissen, ist doch arg 

(klein-)bürgerlich. Weil die weniger Begüterten Primark-Klamotten tragen, 

meint man, die Hässlichkeit triumphiere. Welches Subjekt vertritt so etwas? 

Nebenbei bemerkt, die Nobilitierung des Hässlichen war einmal «der revo-

lutionäre Beitrag des Christentums zur Schönheit». Stattdessen wünscht 

man sich heute Theologen als Dandys?9 Das hätte ja etwas. Aber der 

schöne Schein macht noch keine bessere Welt, er erweist die Welt nur  

als erlösungsbedürftig. Vermutlich geht es aber eher um – Kitsch. 

Die unbestreitbare Ästhetik der Atompilze, deren krankmachende Atome, die sie verbreiten, sich 

tief in die Gene meiner in den 50er-Jahren geborenen Generation eingeschrieben haben, die 

unbestreitbare Schönheit der Modelle der chemischen Formel von Senfgas, die nicht zu leug-

nende Ästhetik der Bernwardstüren in einer Zeit, in der die Menschen vor Hunger starben, all 

das macht das Lob des Ästhetischen ambivalent. Ich kann weder in der Vergangenheit noch in 

der Gegenwart ungebrochen Schönheit erkennen. Wir leben in einer gefallenen Schöpfung. 

„Es gibt ein Bild von Klee, das Angelus Novus heißt. Ein Engel ist 

darauf dargestellt, der aussieht, als wäre er im Begriff, sich von 

etwas zu entfernen, worauf er starrt. Seine Augen sind aufgerissen, 

sein Mund steht offen und seine Flügel sind ausgespannt. Der En-

gel der Geschichte muss so aussehen. Er hat das Antlitz der 

Vergangenheit zugewendet. Wo eine Kette von Begebenhei-

ten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe, 

die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor 

die Füße schleudert. Er möchte wohl verweilen, die Toten wecken 

und das Zerschlagene zusammenfügen. Aber ein Sturm weht vom 

Paradiese her, der sich in seinen Flügeln verfangen hat und so stark 

ist, dass der Engel sie nicht mehr schließen kann. Dieser Sturm 

treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Rücken kehrt, 

während der Trümmerhaufen vor ihm zum Himmel wächst. Das, 

was wir den Fortschritt nennen, ist dieser Sturm.“10 

Der Blick in die Vergangenheit offenbart uns beileibe keine gesitteten Verhältnisse – allenfalls 

unter ein paar Privilegierten, die vom Leid des Rests der Welt profitierten. Vielmehr leben wir in 

einer Katastrophengeschichte deren Ende nicht abzusehen ist. Der Trümmerhaufen wächst tat-

sächlich in den Himmel, nur der Abbruch der Geschichte könnte die Katastrophe beenden. «Dass 

es so weitergeht, ist die Katastrophe».11  

Angelus Novus 
Paul Klee 1921 

Adolf Harnack in einer Karikatur.  
Der Kladderadatsch, 1905 

https://www.theomag.de/159/PDF/am885.pdf
https://www.theomag.de/159/PDF/am885.pdf


Ein/Der Moment, als die Schönheit zerbrach 

Es gibt nicht nur einen Engel der Geschichte, 

sondern auch jenen Erzengel Michael (= Wer 

ist wie Gott?), der das Paradies bewacht:  

Da schickte Adonaj, also Gott, sie fort aus 

dem Garten Eden, damit sie auf dem Acker 

arbeiteten, von dem sie genommen wur-

den. So vertrieb sie die Menschen und ließ 

östlich des Gartens Eden die Kerubim la-

gern, dazu die Flamme des zuckenden 

Schwertes, um den Weg zum Baum des Le-

bens zu bewachen.12 

Der Renaissancekünstler Masaccio hat 1427 in 

der Brancacci-Kapelle in Florenz nicht nur die 

Vertreibung dargestellt, sondern visuell auch 

relativ präzise den Moment festgehalten, in 

dem die «objektive» Schönheit für den Men-

schen zerbrach. Was philosophisch im Wechsel 

vom 18. ins 19. Jahrhundert im Gefolge von 

Immanuel Kants «Kritik der Urteilskraft»13 ins 

Bewusstsein kam, ist theologisch der Moment, 

in dem Adam und Eva das Paradies verlassen 

müssen. In der post-lapsarischen Welt kann es 

allenfalls noch «subjektive», vergehende 

Schönheit geben. Wir erfahren beim Urteil 

«Das ist schön» mehr über die sich Äußernden 

als über den beurteilten Gegenstand. Natürlich 

ist auch Masaccios Fresko von 1427 «schön» 

im Sinne der künstlerischen Gestaltung, der 

perfekten Darstellung der menschlichen Ver-

zweiflung, der Entdeckung und Entwicklung 

der Perspektive, dem realistischen Humanis-

mus, der darin zum Ausdruck kommt. Das 

wurde in der europäischen Kunstwelt unmittel-

bar so empfunden. Und doch bezeichnet dieses 

schöne und überaus dramatisch erscheinende 

Fresko den Moment, in dem die objektive Schönheit zerbricht. Jenseits von Eden gibt es nur 

noch eine gebrochene Welt, eine Welt der Arbeit und des Leidens. Dieses Wissen um die trüge-

rische Seite der Schönheit bewahrt die Menschheit durch ihre Geschichte hindurch. Aber erst im 

19. Jahrhundert wird es dann sprichwörtlich: «Es ist zu schön, um wahr zu sein».14 

Masaccio, Vertreibung aus dem Paradies, 1427,  
Brancacci-Kapelle Florenz 



Drei Zwischenschritte 

Zwischenschritt 1: Der Wortindex von «Schönheit» 

 

Wenn man dem Digitalen Wörterbuch der deutschen Sprache glauben kann, dann kennt der 

Gebrauch des Wortes Schönheit seit 1760 nur eine Tendenz: rückläufig – und es ist egal, ob es 

sich um Gebrauchsliteratur, Belletristik oder Wissenschaft handelt. Nur die Zeitungen bleiben 

auf einem etwa gleichbleibenden, aber deutlich niedrigerem Niveau.15  

Vor 1760 steigt der Gebrauch des Wortes stein 

an. Es beginnt, wie wir auf der nebenstehenden 

Grafik sehen, um etwa 1600 und verstärkt sich 

nach 1700 noch einmal und erreicht seinen Hö-

hepunkt 1760. Die stichprobenartige Überprü-

fung unter den von Google gescannten Büchern 

verweist bei den Spitzenwerten auf die Literatur 

des Barock.  

Charakteristisch sind etwa Titel über den «Streit der Schönheit und 

der Tugend», eine Hochzeitsgabe des pfälzischen Kurfürsten Johann 

Wilhelm 1678 zur Hochzeit mit Anna Maria Josepha.16 Der barocke 

Mensch gefällt sich in der Beschwörung von Schönheit und Tugend 

in einer Zeit, die durchweg von Kriegen gekennzeichnet war. Zwar 

ist der sog. Dreißigjährige Krieg 1648 mit dem Westfälischen Frie-

den beendet worden, aber noch toben diverse andere Kriege in Eu-

ropa: der Englisch-Niederländische Krieg, die Kriege Ludwigs XIV. 

(zu denen der Autor Johann Wilhelm im Rahmen des Pfälzischen 

Erbfolgekriegs beiträgt) und der große Türkenkrieg, der die Türken 

vor Wien führen wird. Es scheint so, dass immer dann, wenn Schönheit beschworen wird, die 

Welt gerade nicht schön ist, sondern im Argen liegt.  

«Der Bürger wünscht die Kunst üppig und das Leben asketisch:  

umgekehrt wäre es besser.»17  



Zwischenschritt 2: Goethe – Zum Augenblicke 

Vielleicht wäre es daher gut, doch noch einmal an die tiefe Skepsis zu erinnern, die nicht nur die 

aufklärerische deutsche Kultur gegenüber der unkritischen Verklärung des Schönen angesichts 

des Elends der Welt hat.  

Die Frage, welche Rolle die Schönheit in der Beziehung zur Erkenntnis und zum Wissen hat, 

durchzieht beide Teile des Dramas Faust von Johann Wolfgang von Goethe.18 Im ersten Teil ist 

Faust ganz der Erkenntnis verpflichtet und sieht in der Schönheit, vor allem der nicht formal 

ästhetisch reflektierten Schönheit, ein Hindernis auf dem Weg zur Erkenntnis, weil es einen dazu 

bringt, im Moment – im Augenblick -  zu verharren. Das aber bedeutet, wie Goethe es so schön 

formuliert, sich auf ein «Faulbett»19 zu legen: 

«Werd ich beruhigt je mich auf ein Faulbett legen, 

So sei es gleich um mich getan! 

Kannst du mich schmeichelnd je belügen, 

 

Dass ich mir selbst gefallen mag, 

Kannst du mich mit Genuss betrügen – 

Das sei für mich der letzte Tag! 

 

Die Wette biet ich!» …  

«Werd ich zum Augenblicke sagen: 

Verweile doch! du bist so schön! 

Dann magst du mich in Fesseln schlagen, 

Dann will ich gern zugrunde gehn!» 

Der so besiegelte faustische Pakt aus Johann Wolfgang von Goe-

thes 1808 erschienenem Faust I benennt die Skepsis des For-

schers Faust gegenüber dem nur schönen Schein. Er, dessen Stre-

ben nach Erkenntnis und nach Wissen sein Wesen bestimmt, will 

seine Seele in dem Moment an den Teufel übergeben, in dem er 

sich auf das «Faulbett» legt und nicht mehr weiter strebend sich 

bemüht, sondern sich mit dem schönen Schein zufriedengibt.  

Die Wette, die er mit Mephisto eingeht, hat somit folgendes zum Inhalt: sollte es dem Teufel 

gelingen eine Situation herbeizuführen, mit der Faust so zufrieden ist, dass er den für ihn typi-

schen "faustischen" Drang nach Wissen und Erkenntnis vergisst, und lieber im Augenblick ver-

weilen möchte, weil alles getan und zu einem schönen Bild geronnen ist, dann soll der Pakt 

erfüllt sein und seine Seele dem Teufel gehören.  

Nun ist damit noch kein letztes Urteil über die Schönheit gesprochen, aber sie wird in einer Form 

kategorisiert, die der Ablehnung des nicht Nützlichen und Luxuriösen ähnelt, wie sie der Ökonom 

und Soziologe Thorstein Veblen in seinem 1899 erschienen Buch «The Theory of the Leisure 

Class»20 artikulierte.  

Die Wette 
Illustrierte Klassiker, Faust, 1962 



Im ersten Teil des «Faust» ist es das natürliche Schöne, 

das verletzliche Schöne, aber auch das verführerische 

Schöne, das dem Forschenden die Sinne vernebelt und der 

wahren Erkenntnis im Weg steht. Exemplifiziert wird das, 

Ausdruck einer patriarchalischen Welt, an der Figur von 

Gretchen. (Theologen hätten vermutlich, um das vorweg-

zunehmen, an dieser Stelle die «Sünderin» aus Lukas 7 

genommen.) Für Mephisto, also den Teufel, ist Schönheit 

funktional, ein Mittel zum Zweck, es dient der Verführung 

– so wie schon bei der Schlange im Paradies, die die Kim 

Kardashian-Logik formuliert: «dass es gut wäre, von dem 

Baum zu essen, dass er eine Lust war für die Augen, be-

gehrenswert war der Baum, weil er klug und erfolgreich 

machte.» (Genesis 3, Bibel in gerechter Sprache) 

Für Faust ist Schönheit an dieser Stelle kein absoluter Wert, eher höchst ambivalent. Sie ist nur 

dann positiv, wenn sie mit Moral, Verantwortung und Menschlichkeit verbunden ist – sie ist somit 

etwas Vorläufiges.21  

Es gibt aber auch das intelligible Schöne, das ästhetisch Reflektierte, 

welches in Faust II zum Ausdruck kommt und dort von der Figur der 

antiken Helena exemplifiziert wird. Die antike Helena ist weit mehr als 

nur eine schöne Frau – sie ist für Faust das Sinnbild des klassischen 

Schönen schlechthin. Das zeigt sich auf mehreren Ebenen. Helena 

stammt aus der griechischen Antike und steht damit symbolisch für 

das klassische Schönheitsideal: Maß, Harmonie, Ausgewogenheit, äu-

ßere Schönheit in Einheit mit Ordnung und Form.  

Im Gegensatz zu Gretchens innerlich-moralischer Schönheit ist He-

lenas Schönheit «objektiv», vollkommen, zeitlos. Schönheit wird hier 

entworfen als Idee, nicht als schönes Individuum. Daher ist die Figur 

der Helena weniger psychologisch ausgearbeitet als andere Figuren. 

Sie wirkt entrückt und symbolisch, fast wie eine lebendige Statue. 

Dadurch wird klar: Sie ist die Idee des Schönen, nicht einfach eine 

Frau mit einer (fatalen) persönlichen Geschichte. Sie verkörpert so 

etwas wie die Verbindung von Schönheit und Kunst.  

Am Ende entschwindet Helena freilich wieder in ihre mythische 

Welt. Daraus können wir erkennen: Schönheit ist erhaben, aber 

nicht festzuhalten, sie gehört eher zur Sphäre der Idee als zur 

menschlichen Existenz. 

Gustav Schlink, Gretchens Stube, 1834 

Helena, Gartenstatue 



Letztlich kommt es, wie es kommen musste, Faust erliegt dem ästhetischen Augenblick: 

Ja! diesem Sinne bin ich ganz ergeben, 

Das ist der Weisheit letzter Schluss: 

Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben, 

Der täglich sie erobern muss. 

Und so verbringt, umrungen von Gefahr, 

Hier Kindheit, Mann und Greis sein tüchtig Jahr. 

Solch ein Gewimmel möcht' ich sehn, 

Auf freiem Grund mit freiem Volke stehn. 

Zum Augenblicke dürft' ich sagen: 

Verweile doch, du bist so schön! 

Es kann die Spur von meinen Erdetagen 

Nicht in äonen untergehn. – 

Im Vorgefühl von solchem hohen Glück 

Genieß' ich jetzt den höchsten Augenblick. 

Tatsächlich erliegt Faust hier (zumindest im Konjunktiv) der Gau-

kelei des Mephisto, denn der Graben, der zur Entwässerung des 

Landes dienen soll, um den Menschen eine neue Heimstadt zu bie-

ten, ist in Wirklichkeit das Grab, das die Lemuren (Totengeister) 

für den erblindeten Faust graben. Das Schöne, der höchste Au-

genblick ist eine Illusion.  

Goethes «Faust» ist keine Absage an die Schönheit, sondern der 

Verweis auf die Bedeutung des «schönen Schein», nur zweite 

Wirklichkeit gegenüber der Wirklichkeit zu sein.  

«Das wagt doch der Mensch in der Kunst: die gegenwärtige Wirklichkeit in ihrem schöp-

fungsmäßigen Das-Sein, aber auch in ihrem So-Sein als Welt des Sündenfalls und der 

Versöhnung nicht letztlich ernstzunehmen, sondern neben sie eine zweite, als Gegenwart 

nur höchst paradoxer Weise mögliche Wirklichkeit zu schaffen, ohne von jener loszukom-

men … alles künstlerische Schaffen ist im Prinzip futuristisch; es wird aber auch immer 

wieder auf die Wirklichkeit zurückkommen, sie neu zu gestalten, sie verwandelt zu sehen 

und zu zeigen, die von Gott geschaffene, die mit Gott versöhnte Wirklichkeit, aber nun 

diese als erlöste Wirklichkeit, in ihrer geahnten, vorweggenommenen Vollendung, insofern 

eine verklärte, gereinigte Wirklichkeit, wobei es doch fraglos um viel mehr geht als bloß 

um Verklärung, sofern darunter nicht ausdrücklich die Herausarbeitung des Eigentlichen, 

Letzten, Endgültigen in der Wirklichkeit verstanden wird. Aisthesis ist, wo sie wirklich statt-

findet, Empfinden der wirklichen, der künftigen Wirklichkeit. Und Kunst ist Schaffen aus 

dieser Empfindung.»22  

Dieser nach Karl Barth grundsätzliche Charakter der Kunst und des Schönen, ihr auf Erlösung 

vorausweisender, diese aber nicht einlösender Charakter, wird aber unterlaufen und zerstört, 

wenn man ihn an Kleidung und Habitus festmacht, wenn man m.a.W. Kultur und Zivilisation 

verwechselt. Das Schöne erlöst uns nicht (auch Faust nicht), es verweist uns – zumindest theo-

logisch gedeutet – auf unsere Erlösungsbedürftigkeit. 

Das Ende der Wette 
Illustrierte Klassiker, Faust, 1962 

Lemuren schaufeln Fausts Grab 
Illustrierte Klassiker, Faust, 1962 



Zwischenschritt 3: Adornos Überlegungen zum Schönen in den Minima Moralia23 

Das eingangs als Motto vorangestellte Zitat aus der 

Minima Moralia von Theodor Adorno spiegelt die 

Haltung der kritischen Intellektuellen nach 1945 – 

zumindest jener, die sich mit Auschwitz auseinan-

dergesetzt hatten. Letztlich geht es um das Ver-

hältnis von (Natur-) Schönem und Leid. Die expli-

zite Auseinandersetzung mit dem Thema Leiden 

wird in den „Minima Moralia“ nur sehr behutsam 

angegangen, das Wort selber kommt kaum vor. 

Dies ist nicht zuletzt darauf zurückzuführen, dass 

eine derartige Erörterung des Leidens diesem ge-

genüber inadäquat wäre, weil sie das Leiden in 

sinnhafte Kategorien überführen würde. Keine po-

sitive Bestimmung vermag dem Leiden Sinn abzu-

gewinnen:  

„Ich glaube, wenn Sie von den falschen Vorstel-

lungen von Tiefe in Philosophie sich befreien 

wollen, dann ist die Befreiung von jener soge-

nannten Sinngebung des Leidens dafür eine der 

wichtigsten Bedingungen“.24  

Andererseits ist das Thema in der Mehrzahl der Aphorismen implizit präsent. Ist in der „Negati-

ven Dialektik“ „das Bedürfnis, Leiden beredt werden zu lassen, ... Bedingung aller Wahrheit“25 

und wäre nach der „Ästhetischen Theorie“ eher zu wünschen, dass Kunst verschwände, „als dass 

sie das Leid vergäße“26, so wird das Leiden in den „Minima Moralia“ zur Folie, vor dem sich alles 

zu verantworten hat:  

„Wer sich die Erkenntnis vom Anwachsen des Entsetzens entwinden lässt, verfällt nicht 

bloß der kaltherzigen Kontemplation, sondern verfehlt mit der spezifischen Differenz des 

Neuesten vom Vorhergehenden zugleich die wahre Identität des Ganzen, des Schreckens 

ohne Ende“27. 

Aus diesem Grunde gilt es einig zu sein „mit dem Leiden der Menschen: der kleinste Schritt zu 

ihren Freuden hin ist einer zur Verhärtung des Leidens“.28 Dieser Vorbehalt der compassio tritt 

auch dort in Kraft, wo unwillkürliches Verhalten, spontane Reaktion, eben Aisthesis, Positives 

gewahrt:  

„Noch der Baum, der blüht, lügt in dem Augenblick, in welchem man sein Blühen ohne den 

Schatten des Entsetzens wahrnimmt; noch das unschuldige Wie schön wird zur Schmach 

des Daseins, das anders ist, und es ist keine Schönheit und kein Trost mehr außer in dem 

Blick, der aufs Grauen geht, ihm standhält und im ungemilderten Bewusstsein der Negati-

vität die Möglichkeit des Besseren festhält“29. - „Was wäre Glück, das sich nicht mäße an 

der unermessbaren Trauer dessen was ist?“30 

Vincent van Gogh, Blühender Pfirsichbaum,  
Arles 1888 



Nicht ganz deutlich wird an dieser Stelle, wie die Erinnerung bzw. das Eingedenken des Leidens 

die Wahrnehmung verändert bzw. verändern soll. Ist bereits das Blühen eines Baumes eine 

Lüge? Das impliziert der merkwürdige Subjekt-Objekt-Wechsel im Satz: „der Baum ... lügt, 

(wenn) man sein Blühen ohne den Schatten des Entsetzen wahrnimmt“. Das würde den Wahr-

heitsstatus des Naturschönen von der ethischen Haltung des Betrachters abhängig machen. Oder 

ist nur die Wahrnehmung des Blühens eines Baumes unwahrhaftig, wenn ich es ohne Entsetzen 

wahrnehme? Aber inwiefern kann der „Augenblick“, versteht man unter ihm ein unwillkürliches, 

spontanes Wahrnehmungs-Verhalten, ethisch geprägt sein?  

Zu vermuten ist, dass Adorno hier einen Gedanken, der für seine Theorie der Wahrnehmung 

eines Kunstwerks zutreffend ist, auf das Naturschöne überträgt: dass nämlich das rezipierende 

Subjekt „insofern für das Kunst-Sein des Werkes wesentlich (ist), als es den dem Werke imma-

nenten Aktcharakter freisetzt“.31 Unbestritten sei, dass die Wahrnehmung des Schönen nicht als 

Kompensat des Leidens instrumentalisiert werden darf. Das wäre der unerträgliche Versuch, 

dem Leiden einen Sinn zu geben. Insofern das „Wie schön“ zur Ausrede für die Schmach des 

Daseins gemacht wird, wandelt es sich von der spontanen Reaktion zur Ideologie. Nicht einsich-

tig bleibt jedoch, inwiefern bereits die Wahrnehmung selbst von diesem Einwand betroffen sein 

soll.32 

Auch wenn das Leiden in den meisten Aphorismen namenlos bleibt, hat es im 20. Jahrhundert 

einen konkreten Ort bekommen: Auschwitz.33 „Auschwitz“ bezeichnet nicht eine nur graduelle 

Steigerung des perennierenden Grauens, „sondern dessen Fortschritt zur Hölle“.34 

*** 

Weihnachten als kulturprotestantisches Fest 

Der Artikel von Ralf Frisch auf zeitzeichen.net war eigentlich nur Anlass 

meiner Überlegungen zur Ästhetik des Schönen und des Hässlichen im 

Christentum nicht nur im 21. Jahrhundert. Es hatte mich geärgert, 

dass nun auch noch Theologen affirmativ der bürgerlichen Tendenz 

zur Verklärung von Weihnachten als schönem Familienfest mit ru-

dimentärer religiöser Bindung nachgaben. Nichts gegen verklärte 

Kinderaugen, aber ist das der Sinn der biblischen Weihnachts-

erzählung? Man muss sich nicht die Rigidität früherer Predi-

ger:innen des 20. Jahrhunderts aneignen, die in ihren Pre-

digten auf die Kommerzialisierung des Weihnachtsfestes 

schimpften, aber meines Erachtens muss man nicht die 

nun wirklich pseudo-religiöse und nicht theologische 

Zurichtung von Weihnachten mit ihrer kapitalisti-

schen Camouflage gutheißen. Das ist mir dann doch 

zu viel kritisierbare Religion im Sinn von Karl Barth.  



Der Systemtheoretiker und Soziologe Dirk Baecker hat in der Weihnachtsausgabe der taz dazu 

einige sehr treffende und weiterführende Gedanken geäußert, die ich mir auch auf zeitzeichen 

aus der Feder eines Theologen / einer Theologin gewünscht hätte.  

Kurz zusammengefasst: Unter der Überschrift „Nachdenken über Weihnachten: Die Rache 

des Profanen am Sakralen“35 hatte Dirk Baecker kulturell und philosophisch über das 

Weihnachtsfest reflektiert. Er verwies darauf, dass eigentlich Ostern das wichtigste christ-

liche Fest ist, während Weihnachten im Laufe der Zeit zu einem Fest geworden ist, das 

Religion, Kommerz und bürgerliche Familienfeiern verbindet – mit einen Schwerpunkt auf 

Geschenken, besonderen Speisen und familiären Ritualen. Baecker argumentiert, dass das 

heutige Weihnachtsfest weder rein religiös noch rein profan sei, sondern eine dritte Kate-

gorie darstelle: ein „besonderes Fest“, das traditionelle sakrale Elemente (wie Geburt 

Christi) mit profanen Elementen (Weihnachtsbaum, Weihnachtsmann, Konsum) ver-

schmelze. Baecker sieht genau darin eine Art „Implosion“ des christlichen Glaubens: 

Was einst heilig war, ist vielfach zu folkloristischer Tradition geworden, in der Sentimenta-

lität, Familienfeiern und Geselligkeit im Vordergrund stehen. Gleichzeitig betont er, dass 

diese Mischung aus Sakralem und Profanem dem Fest eine besondere Bedeutung verleiht, 

selbst für Menschen ohne religiösen Glauben – als Feier der „Unwahrscheinlichkeit unseres 

Lebens“. Für Baecker heißt das zusammengefasst: Weihnachten ist nicht nur ein religiöses 

Fest, sondern ein kulturelles Phänomen, in dem alte religiöse Elemente mit modernen Kon-

sum- und Familienritualen zu einer neuen Form von Festlichkeit verwoben sind.  

Das finde ich erhellend. Es ist so herrlich unpolemisch und aufklärerisch zugleich. Es lässt auch 

den Kritiker:innen des kommerzialisierten Weihnachtens den Raum, seinen Beobachtungen zu-

zustimmen. Es muss nicht die ethisch Engagierten und Konsumkritischen verächtlich machen, 

um den Sinn des Weihnachtsfestes – wenn nicht als sakrale, so doch – als profane Familienfeier 

zu plausiblisieren. Für Baecker bleibt Weihnachten eine Feier, die über sich hinausweist. Man 

könnte das in kritischem Sinn Kulturprotestantismus in Reinkultur nennen – im heutigen Weih-

nachten erfolgt die Verschmelzung von säkularer Weltkultur und traditioneller Religion.  

Wie erbärmlich ist dagegen die Klage über die nicht anstän-

dig Gekleideten in der Adventsbesinnung von Ralf Frisch. 

Als wenn die Weihnachtsbotschaft nicht gerade an jene er-

gehen würde, die den herrschenden Kleidungskonventio-

nen eher nicht genügen können, den Hirt:innen auf dem 

Felde?  

Im Märchen von Hans Christian Anderson «Das kleine Mäd-

chen mit den Schwefelhölzern»36 wird dem Kind die Zusage 

nicht verweigert, weil es nur notdürftig bekleidet ist. Kälte 

zeigen nur die Bürger:innen, die dem «hässlich» gekleide-

ten Mädchen die Anerkennung und die Hilfe verweigern.  

Gerade das ist doch auch die Größe der christlichen Erzäh-

lung von der Ästhetik Gottes, welche die Verklärung des 

Gewöhnlichen verkündet.37 

Das kleine Mädchen hat eine Vision eines 
Weihnachtsbaumes. Illustration von Anne 
Anderson (1874-1930). 



Martin Luthers Magnificat-Auslegung 

1520/21 schreibt Martin Luther an seiner Auslegung des Magnificat der Maria. Dabei akzentuiert 

er auch grundlegende Aspekte der Ästhetik Gottes (so man von derlei reden kann). Gott so lasse 

sich zeigen, wolle, anders als die Menschen, aus dem Nichts etwas machen. Sein Blick richte 

sich dorthin, wo das Gewöhnliche sei. Luther fundiert das lebensweltlich: 

Das erfahren wir täglich, wie jedermann nur über sich (hinaus) zur Ehre, zur Gewalt, zum 

Reichtum, zur Gelehrsamkeit, zu gutem Leben und allem, was groß und hoch ist, hinstrebt. 

Und wo solche Menschen sind, denen hängt jedermann an, da läuft man (hin)zu, da dienet 

man gern, da will jedermann sein und der Höhe teilhaftig werden, so dass nicht umsonst 

so wenig Könige und Fürsten in der Schrift als fromm beschrieben sind. 

     Umgekehrt will niemand in die Tiefe sehen, wo Armut, Schmach, Not, Jammer und 

Angst ist, davon wendet jedermann die Augen ab. Und wo solche Leute sind, davon läuft 

jedermann weg, da fliehet, da scheuet, da (ver)lässt man sie und denkt niemand (daran), 

ihnen zu helfen, beizustehen und zu machen, dass sie auch etwas sind. Sie müssen so in 

der Tiefe und niedrigen, verachteten Masse bleiben. Es ist hier kein Schöpfer unter den 

Menschen, der aus dem Nichts etwas machen wolle, wie doch Paulus Römer 12, 16 lehret 

und sagt: »Liebe Brüder, trachtet nicht nach hohen Dingen, sondern haltet euch herunter 

zu den niedrigen.«38 

  

«Etwas machen» – das nun gerade kein Grundkurs in Sittsamkeit und Kleiderausstattung, son-

dern am wahrsten Sinn die Verklärung des Gewöhnlichen – so wie wir sie auch in der Kunst der 

Moderne finden, die sich den Urinoirs, den Plakatabrisswänden und den Elendsviertel zugewandt 

hat.39 Hannes Böhringer nennt das die «christliche Struktur der modernen Kunst“, die dazu 

führe, dass das Jenseitige und Erhabene  

„gerade in seinem Herabstieg und seiner Durchdringung mit dem ihm ganz und gar Inadä-

quaten, dem Gewöhnlichen, Alltäglichen, Ordinären, Materiellen, Gegenständlichen, Trivi-

alen, Kriminellen, Simplen sichtbar zu machen, wie es etwa von Dada, Fluxus oder der Pop 

art unternommen wurde. Hierzu gehört auch die Tradition der modernen Kunst, in der 

Kunst immer wieder auf Können, Kunst und Kunstfertigkeit, auf Vollkommenheit und Per-

fektion zu verzichten.»40  



Offenbarungstheolog:innen sollten daher vorsichtig sein und sich vom allzu wohlfeilen Lobpreis 

des Schönen und Perfekten fernhalten und sich lieber – darin hat der Soziologe Dirk Baecker 

recht – an Ostern halten. Vor dem Kreuz entfaltet sich die christliche Botschaft von der Schönheit 

– des Hässlichen.  

Nietzsches Lehre41 

Jacob Taubes hat 1966 im Rahmen des Symposions «Die nicht mehr schönen Künste: Grenz-

phänomene des Ästhetischen» der Arbeitsgruppe «Poetik & Hermeneutik» über «Die Rechtferti-

gung des Hässlichen in urchristlicher Tradition»42 gesprochen. Er wies darauf hin, dass es Fried-

rich Nietzsche war, der wie kein anderer vor ihm, den revolutionären Beitrag des Christentums 

zur Ästhetik der Moderne erkannt und benannt hat: 

«Denn tiefer als alle Apologie des Christentums, die darauf aus ist, die Unterscheidung des 

Christlichen vom Antiken zu verwischen, verstand Nietzsche den ‚sermo humilis’ (d.i. der 

niedere Stil, A.M.) des Paulus als eine Umwertung der religiösen, ethischen und äs-

thetischen Werte der Antike, die im Urchristentum sich anbahnt und langsam, 

aber unaufhaltsam bis in die Poren unserer sinnlichen Anschauung dringt.»43 

In seinem 1888 abgeschlossenen Werk «Der Antichrist»44 schreibt Friedrich Nietzsche im Ab-

schnitt 51: 

«Das Christentum hat die Ranküne der Kran-

ken auf dem Grunde, den Instinkt gegen die 

Gesunden, gegen die Gesundheit gerichtet.  

Alles Wohlgeratene, Stolze, Übermütige, die 

Schönheit vor allem tut ihm in Ohren und Augen 

weh.  

Nochmals erinnre ich an das unschätzbare Wort 

des Paulus; «Was schwach ist vor der Welt, was 

töricht ist vor der Welt, das Unedle und Verachtete 

vor der Welt hat Gott erwählet«: das war die For-

mel, in hoc signo siegte die décadence. – Gott am 

Kreuze – versteht man immer noch die furchtbare 

Hintergedanklichkeit dieses Symbols nicht? – Alles 

was leidet, alles was am Kreuze hängt, ist göttlich 

... Wir alle hängen am Kreuze, folglich sind wir 

göttlich ... Wir allein sind göttlich ...  

Das Christentum war ein Sieg, eine vornehmere Ge-

sinnung ging an ihm zugrunde – das Christentum 

war bisher das größte Unglück der Menschheit.» 

Man muss sehen, wie präzise und weitreichend Nietzsches Beobachtung ist. Danach kann man 

nicht mehr einfach zur antiken Ästhetik zurückkehren. Das Christentum hat freilich, darauf hat 

Taubes hingewiesen, genau das immer wieder versucht, indem es sich von der besonderen Äs-

thetik des Christentums abwandte und wieder der Verklärung des Schönen zuwandte. 



Von der Besinnung zur Salbung 

Wie kommt man nun von der Besinnung über das adventliche Geschehen und der säkularen 

Familienfeier anlässlich der Geburt Jesu zur Salbung in Bethanien? Denn die Salbungsszene steht 

ja nun gerade nicht im Kontext des Adventsgeschehens, sondern im weiteren Kontext der Pas-

sion Jesu, sie nimmt dessen Leichensalbung vorweg.  

Frisch braucht ein neutestamentliches Beispiel für das, was er in dem von ihm skizzierten Sinn 

für Schönheit hält. Und er braucht einen biblisches Beispiel dafür, was er für eine verfehlte ethi-

sche Fokussierung gegen die von ihm skizzierte Prävalenz des Ästhetischen hält. Und da scheint 

die unbenannte Frau bei Matthäus und Markus für Ästhetik zu stehen und der Unwillen der nicht 

näher benannten Jünger für eine Fixierung auf ethisch orientierte Wohlfahrtspflege. Nach meiner 

Lesart handelt es sich jedoch eher um einen Konflikt zweier ethischer Verhaltensweisen, es geht 

mit anderen Worten um Ethik gegen Ethik – und auch Jesus sieht hier keine Entweder – Oder, 

sondern ein sowohl als auch.  

Unethisch finde ich den Gebrauch der Salbungs-Geschichte, wenn man sich gar nicht der Hand-

lung der namenlosen Frau zuwenden will, sondern nur den ökologisch Engagierten unter den 

Religiösen dieser Republik eins auswischen will. Man begibt sich da – wie wir noch genauer sehen 

werden – auf ein äußerst heikles Gebiet. Denn wie kann oder will man verhindern, dass an dieser 

Stelle nicht nur der Text aus Markus und Matthäus zur Geltung kommt, sondern sich ins Be-

wusstsein der Leser:innen (und ja offenbar auch der Redaktion von zeitzeichen) nicht auch die 

anders fokussierte Erzählung aus dem Johannesevangelium drängt, die in der antijudaistisch 

motivierten Denunziation des Judas ihren Ausdruck findet?  

             Wenn man die Salbung der unbenannten Frau ästhetisch 

akzentuiert und ihr die am Allgemeinwohl 

orientierte Haltung der anderen ge-

genüberstellt, steht man in Gefahr, 

letztere so zu beschreiben, wie es das 

Joh.-Evangelium mit der Figur des Judas 

als geradezu «archetypischen» verräte-

rischem Juden macht. Mir erscheint der 

Schritt von der adventlichen Besinnung 

zur Salbung Jesu durch die Frau als 

überaus willkürliche Rhetorik 

zur Denunziation der ökologisch 

Engagierten. Nur dass im konkre-

ten Fall das Beispiel keinen Sinn 

macht – denn beide handeln ethisch 

und aisthetisch zugleich. 



Die Salbungen Jesu 

Im Neuen Testament gibt es eine Reihe paralleler Erzählungen von Salbungen Jesu (neben der 

gescheiterten Salbung am Grab, von der Mt, MK und Lk berichten): Die von Matthäus und Markus 

überlieferte Salbung in Bethanien im Haus von Simon dem Aussätzigen, die von Lukas überlie-

ferte Salbung im Hause des Pharisäers Simon irgendwo in Galiläa, sowie die von Johannes über-

lieferte Salbung in Bethanien im Haus von Maria und Martha. In allen Variationen geht es, das 

sollte man sich vorab klarmachen, keinesfalls um Fragen der Ästhetik (die es in der Form, in der 

wir heute das Wort gebrauchen, damals auch gar nicht gab) und auch nicht um Fragen der 

Aisthetik (also der Sinnlichkeit) oder gar der erotischen Sinnlichkeit, sondern ausschließlich um 

verschiedene Formen von Ethik. Wem kommt in welcher Situation wie mit welchen Motiven Auf-

merksamkeit und Zuwendung zu? Es geht um Abwägungen in der Güterethik. 

 

Alle Erzählungen haben unterschiedliche Akzente.  

• Bei Matthäus 26 und Markus 14 ist es eine unbekannte Frau, die Jesus das Haupt salbt 

und dadurch den Unwillen der Jünger erregt, die an das Wohl der Armen denken.  

• Bei Lukas ist es eine Frau, von der man erfährt, dass sie eine stadtbekannte Sünderin ist, 

die die Füße von Jesus zunächst mit ihren Tränen netzt und dann mit Öl salbt und mit ihrem 

Haar abwischt, was den Unwillen des gastgebenden Pharisäers erregt.  

• Bei Johannes ist es Maria, die Jesu Füße mit Nardensalbe einreibt und dadurch den Ärger 

des Judas erregt, der behauptet, es sei doch besser, es den Armen zu geben, in Wirklichkeit 

es aber angeblich unterschlagen will.  

Judas spielt also nur im Johannes-Evangelien eine Rolle, bei Markus und Matthäus ist es ein 

Dialog von Jesus mit allen Jüngern, bei Lukas ein belehrendes Gespräch mit einem Pharisäer. In 

drei Versionen werden Jesus die Füße gesalbt, in einer wird ihm das Öl aufs Haupt gegossen.  

In der späteren volkskirchlichen Rezeption hat man diese Differenzierungen zwischen den Evan-

gelien schnell aufgegeben und legendarische Motive darübergelegt. Das Motiv der büßenden 

Sünderin Maria Magdalena überwucherte alles. Erst das ausgehende 20. und beginnende 21. 

Jahrhundert wird sich davon wieder lösen und Maria Magdalena als Erstzeugin der Auferstehung 

herausstellen.45 

Markus 14

• Bethanien

• Haus d. Simon

• unbekannte Frau

• salbt Haupt

• Ärger Jünger

• J: Gutes Werk / 
Begräbnis 

Matthäus 26

• Bethanien

• Haus d. Simon

• unbekannte Frau

• salbt Haupt

• Ärger Jünger

• J: Gutes Werk /  
Begräbnis 

Lukas 7

• Galiläa

• Haus Pharisäer

• Sünderin

• salbt Füße

• Ärger Pharisäer

Johannes 12

• Bethanien

• Maria & Martha

• Maria

• salbt Füße

• Ärger Judas

• J: Begräbnis 



Die Salbungen in der Kunst 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figurengruppe aus: 

Johann Sadeler I (1550-1600), Salbung zu Bethanien 

Rijksmuseum Amsterdam 

 

  Das Bild enthält Elemente aus Markus 14, Matthäus 26 und Johannes 12. Da wir hier die 

Salbung des Hauptes sehen, sind wir bei der Erzählung von Markus 14 bzw. Matthäus 26.  

Durch die Hinzufügung der Frau mit der Schale im linken oberen Teil des Bildes wird aber die 

Geschichte aus Johannes 12 aufgegriffen, bei der sich Martha um den Haushalt und die Ver-

sorgung der Gäste kümmert, während Maria Jesus salbt, dort allerdings die Füße.  

Judas ist hier nicht besonders herausgestellt – theoretisch kommen mehrere Figuren für seine 

Identifizierung infrage.  

 



In der christlichen Kunstgeschichte hat man sich an der volkskirch-

lichen Tradition orientiert und die erzählerischen Varianten der 

Evangelisten munter durcheinandergeworfen und eine Art Evange-

lienharmonie hergestellt. Einige Illustrationen werden vollständig 

mythologisch überlagert. Bei Gustave Doré (1932-1882) etwa wird 

die Maria und Martha Szene ohne die Salbung gezeigt, die Variante 

von Lukas 7 dagegen nach der späten Heiligen-Legende der bü-

ßenden Maria Magdalena in der Höhle von Marseille (mit den lan-

gen Haaren) und der Legende der Heiligen Maria von Ägypten (mit 

dem Totenschädel) überschrieben. Das hat mit der biblischen 

Überlieferung nichts mehr zu tun, passt aber ins 19. Jahrhundert, 

das diese Kitsch-Motive liebte.46 

Bei Julius Schnorr von Carolsfeld (1794-1872), dem Lieblingsillust-

rator der Christen im 19. Jahrhundert, gibt es die Salbungsszene 

mehrfach, die Salbung des Hauptes Jesu wie auch die Salbung sei-

ner Füße (im Haus des Pharisäers). Alle diese Illustrationen sind 

jedoch on starrer, oft übertriebener Gestik gekennzeichnet.47 

Das Bequeme an diesen Illustrationen ist, dass sie alles Störende weglassen und alles auf das 

Wesentliche reduzieren, wie Propaganda eben, wirklich rein illustrativ sind und einem jedes 

Nachdenken ersparen. Wenn man überlegt, was zeitgleich an Kunst (auch) mit religiöser Ikono-

graphie (etwa bei Eugene Delacroix, Vincent van Gogh, Paul Gauguin, Lovis Corinth) entwickelt 

wurde, dann ist das schon sehr bescheiden. Das gilt auch für das von Zeitzeichen zur «Illustra-

tion» des Artikels von Ralf Frisch eingesetzte Bild von 1900. Es ist ein Propagandabild. Über die 

Herkunft des Bildes steht dort nur wenig, denn die Redaktion hat wie üblich auf eine Bilddaten-

bank zurückgegriffen und eine Illustration gefunden, die man ohne zu übertreiben, als schlechtes 

Kunsthandwerk bezeichnen kann. Sie ist – so sagt es die Bildzeile, die von agk-images über-

nommen wurde – um 1900 in Frankreich erschienen.  

Tatsächlich, so kann man nach etwas Recherche feststellen, 

stammt die Farblithographie aus dem Verlag «Maison de la 

Bonne Presse», der 1873 von französischen Augustinern (As-

sumptionisten) gegründet wurde, um die antiklerikale Stim-

mung in Frankreich zu bekämpfen. Der Verlag erkannte früh 

das Potenzial visueller Medien. Ab 1896 baute er eine Abtei-

lung für «visuelle Bildung» auf, die Magic Lantern Projektoren 

(bekannter als Laterna magica) einsetzte und über 30.000 

verschiedene Diaserien herstellte und vertrieb, um religiöse 

und moralische Inhalte zu vermitteln.  

http://www.gianlucalocicero.com/collezione-lo-cicero/produzione-europea-xix-prima-meta-xx-secolo/maison-de-la-bonne-presse/


Dazu gab man auch pädagogisch eingängige Bilder in Auftrag, die sich an einschlägigen Vorlagen 

von Schnorr von Carolsfeld orientierten.48 Zum Alten Testament erschienen 12 Bilder, zum 

Neuen Testament 100 Bilder ergänzt um 20 Bilder zur Passion und 20 Bilder zur Auferstehung.49 

Die Bilder sind das, was man damals «volkspädagogisch» nannte, sie verzichten auf jegliche 

Komplexität, sind sofort eingängig und memorabel. Zur Salbung Jesu gibt es in der Sammlung 

zwei verschiedene Bilder, beide sind von bescheidener künstlerischer Qualität, eine italienische 

Quelle spricht von «Devotionalienbildern» - und da hat sie recht.50 

    
    Matthäus 26,9-13  / Markus 14, 3-9 (Bild 99)   Lukas 7, 36-50 (Bild 44)    

 

Man fühlt sich an die ab 1875 ebenfalls in Paris publizierten Werbebilder für «Liebigs Fleisch-

extract» erinnert, aber diese besitzen höhere ästhetische Qualität und Aufklärungswert51, ganz 

abgesehen von wirklichen Kunstwerken wie die von Dieric Bouts und Polidoro da Lanzani. 

    

    

Polidoro da Lanzani, 1530    Dieric Bouts, 1460 



Intermezzo 4: Zur politischen Funktion dieser Bildchen 

2025 publizierte Vanity Fair einen Artikel, der auf einer Interviewreihe 

mit der Stabs-Chefin des Weißen Hauses, Susie Wiles, basierte. Die 

Publikation wurde begleitet von Fotos, die der Fotograf Christopher 

Anderson gefertigt hatte. Der ist für seine nichts beschönigenden 

Close-Up-Fotos bekannt. So auch in diesem Fall. Man könnte Christian 

Anderson mit Frans Hals vergleichen, der ebenfalls radikal unge-

schönte Bilder seiner Auftraggeber:innen anfertigte und so den Stil 

von Portraits verändert hat.52 Man kann sich vorstellen, dass auch damals, also um 1660, dies 

nicht immer auf begeisterte Zustimmung der Porträtierten gestoßen ist. Und auch 2025, im 

Jahrzehnt der Beauty-Influencerinnen möchten die Herrschenden jedenfalls nicht so abgebildet 

werden. Und deshalb protestierten die MAGA-Bewegung und die Menschen rund um Trump ge-

gen die verzerrenden, in Wirklichkeit aber nur alles offenbarenden Darstellungen – bis hin zu 

den Einspritzstellen der Botox-Spritzen. Das ist aber nicht unser Thema, sondern die Intention, 

die hinter dem Protest gegen realistische Bilder steckt. Dazu schreibt Christian Stöcker: 

Wenn die Trump-Truppe sich auf den „Vanity Fair“-Fo-

tos hässlich, bedrohlich oder erbärmlich findet, dann 

liegt das nicht am Fotografen. Es gibt Anzeichen, dass 

die Fassade im Moment auch bei den treuesten Fans 

Risse bekommt. Trumps Umfragewerte sinken immer 

weiter. 

     Totale „message control“ gibt es nur in totalitären 

Systemen. Deshalb arbeiten Trumps reichste Unter-

stützer gerade so intensiv daran, die US-Medienöffent-

lichkeit unter ihre Kontrolle zu bringen. PR und AI Slop 

können echten Journalismus nie ersetzen.53 

Es geht, so verstehe ich Stöcker, um Kontrolle. Freie Kunst ist ebenso wie freie Fotografie nicht 

kontrollierbar, die Herrschenden wünschen sich das aber anders, wenn schon Fotografie, dann 

lieber Leni Riefenstahl. Donald Trump lässt alle Porträtgemälde, die ihm missfallen, aus den 

Museen auf die er Zugriff hat, abhängen und entfernen und ersetzt sie durch konforme. 

Man muss nun sehen, dass die Illustrationen zur Bibel aus dem 

ausgehenden 19. Jahrhundert exakt dieselbe Funktion haben, wie 

die konformen Bilder, die Trump sich wünscht. Man möchte in der 

Rezeption kontrollierbare Bilder, keine verstörenden Bilder, man 

möchte Eindeutigkeit. Und das leisten die Illustrationen von 

Schnorr von Carolsfeld ebenso wie die Produkte des Hauses «Mai-

son de la Bonne Presse». Eugene Delacroix’ Bild des Barmherzigen 

Samariters von 1849 ist nicht kontrollierbar, die Illustrationen aus 

dem Hause «Maison de la Bonne Presse» dagegen werden gleich 

von der kontrollierenden Instanz in Auftrag gegeben und vertrie-

ben. Sie zu verwenden heißt, sich in diese Tradition einzufügen. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Susie_Wiles
https://de.wikipedia.org/wiki/Christopher_Anderson
https://de.wikipedia.org/wiki/Christopher_Anderson


Das Bild von der Salbung als Propagandabild – Eine Analyse 

Der genauere Blick auf die eingesetzte Illustration / auf das Propagandabild zeigt zunächst, dass 

es vom Sujet her Elemente der Matthäus/Markusversion der Erzählung (Öl aufs Haupt) mit der 

Johannes-Version (hervorgehobene Rolle des Judas) verbindet. Es illustriert also eher eine Evan-

gelienharmonie, keine konkrete biblische Geschichte. Wir sehen auf dem Bild acht bärtige Män-

ner, einen bartlosen Mann und eine salbende Frau. Eine Figur im Zentrum des Bildes ist durch 

einen überdimensionierten Nimbus hervorgehoben. Zwei Beteiligte haben ihren Kopf bedeckt. 

Die gesamte Gruppe sitzt an einem quergestellten länglichen Tisch, der entfernt an den Abend-

mahlstisch erinnert. Das Ganze teilt sich in drei klar voneinander unterscheidbare Gruppen auf. 

Links vier Jünger, rechts vier Jünger und in der Mitte die salbende Frau und Jesus.  

 

Das Geschehen ist in einen Raum gesetzt, von dem man nicht wirklich viel erkennt. Er besitzt 

einen Kachelboden (dessen Perspektivlinien mich ratlos lassen, wo denn die Augenlinie sein soll 

– auf der Kniehöhe Jesu?) und hat auf der Rückseite drei zur Außenwelt hin offene Bögen. Im 

Hintergrund erkennt man hohe Häuser südlichen Stils.  

Als Geschehensort könnte man wegen des Lichteinfalls   

an ein Eckzimmer in der vierten Etage einer römi-

schen Insula denken, welches den Blick nach außen 

eröffnet. Die Kleidung der Menschen ist plakativ an-

tikisierend, ohne sich einem bestimmten Stil zuzu-

ordnen. 

 

Modell einer römischen Insula (Mietshaus) 



 

Die im Zentrum des Bildes dargestellte Szene ist nun mitnichten eine aisthetisch wirkende 

Szene.54 Jesus selbst ordnet sie im biblischen Text in das Begräbnisritual ein – das es so im 

Judentum freilich nicht gibt, sondern nur die rituelle Waschung. Für eine körperlich-sinnliche 

Szene reagiert Jesus jedenfalls auf dem Bild befremdlich unbetroffen, er schaut die Betrach-

ter:innen an und reagiert nur introspektiv-gestisch auf die Intervention des Judas. Das ist bei 

der Variante zu Lukas 7 anders. 

Vergegenwärtigen wir uns noch einmal den Text bei Matthäus bzw. Markus, der ja die Vorlege 

des Bildes ist: 

Matthäus 

Jesus hielt sich in Betanien auf, im Hause 

Simons, der an einer schweren Hautkrank-

heit litt. Als er dort zu Tisch lag, kam eine 

Frau zu ihm mit einer Alabasterflasche 

voll kostbarem Öl und goss es auf seinen 

Kopf. 

Markus 

Als Jesus sich in Betanien im Haus Simons des 

Aussätzigen aufhielt und zu Tisch lag, da kam 

eine Frau, die ein Salbgefäss mit reinem und 

kostbarem Öl zum Salben bei sich hatte. Sie 

zerbrach das Gefäß und goss das Öl auf sein 

Haupt. 

Das Bild variiert die Textvorlage zunächst dahingehend, dass Jesus nicht zu Tisch liegt, sondern 

nach moderner Sitte am Tisch sitzt. Es gibt tatsächlich auch Bilder, die sich hier enger an den 

Text halten, aber die Mehrzahl der Künstler:innen orientiert sich an europäischen Tischgewohn-

heiten. Eine kleine Differenz ergibt sich beim Gefäß, auf der Illustration hat die unbenannte Frau 

eine Phiole in der linken Hand und eine Schale in der rechten.  



 

Die größte Abweichung ist aber die Erweiterung der Zweier-Konstellation durch Judas zu einer 

Dreier-Konstellation. In der Tradition der nun immerhin 1600 Jahre umfassenden christlichen 

Kunstgeschichte wird Judas mit dem Attribut des Geldbeutels gekennzeichnet. Der biblische Text 

bei Markus und Matthäus gibt diesen Bezug nicht her, er wurde dem Johannesevangelium ent-

nommen. Die hier erfolgte Einfügung kann man eigentlich nur als dezidierten Antijudaismus 

deuten (der Jude, der Jesus verraten wird und nur an Geld denkt). So heißt es in Johannes 12: 

Da nahm Maria ein Pfund Salböl von unverfälschter, kostbarer Narde und salbte die Füße 

Jesu und trocknete mit ihrem Haar seine Füße; das Haus aber wurde erfüllt vom Duft des 

Öls. Da sprach einer seiner Jünger, Judas Iskariot, der ihn hernach verriet: Warum wurde 

dieses Öl nicht für dreihundert Silbergroschen verkauft und das Geld den Armen gegeben? 

Das sagte er aber nicht, weil ihm an den Armen lag, sondern er war ein Dieb; er hatte den 

Geldbeutel und nahm an sich, was gegeben wurde. 

Das ist es, was wir hier sehen und was doch an dieser 

Stelle überhaupt keinen Platz haben sollte. Wenn die Auf-

traggeber des Bildes das intendiert haben, dann ordnet es 

sich ein in die antisemitisch aufgeladene Situation des 

Jahres 1900 – wir befinden uns ja mitten in der Zeit der 

Dreyfus-Affäre ➔. 

 

 

Anmerkung: Schon dieses nicht unbedeutende Detail hätte meines Erachtens – ganz abge-

sehen von allen Qualitätsfragen – verhindern müssen, dass eine evangelische Redaktion im 

Jahr 2025 dieses Bild affirmativ verwendet.  

 



 
 

Dramaturgisch ändert sich durch die Hinzufügung der weiteren 

Jünger nicht sehr viel. Wir erkennen, dass nicht der ge-

samte Kreis der Jünger versammelt ist, wir sehen auf 

der linken Seite vier Jünger, darunter vermutlich 

Petrus und Andreas, auf der rechten Seite neben 

Judas drei weitere Jünger. Demnach fehlen vier 

Jünger bei dieser Szene. Hier handelt es sich um 

eine bewusste Reduktion des Illustrators wie wir 

gleich noch im Vergleich zur Vorlage von Julius 

Schnorr von Carolsfeld sehen werden. Aber den 

Auftraggebern ging es hier um eine schnell konsu-

mierbare Bildlösung, die keine Fragen bezüglich 

bestimmter Figuren aufkommen lassen soll. Da-

her sind alle Gesichter relativ starr gezeichnet, ein 

individueller Ausdruck ist nicht gewünscht. Die rechte 

Gruppe der Jünger blickt auf Judas, die linke Gruppe 

eher auf das Geschehen im Bildzentrum. Weitere in den Evan-

gelien erwähnte Figuren kommen nicht vor. 

Das ist bei der Vorlage, bei der sich der Illustrator bedient, anders. Ich möchte daher nun noch 

die Inszenierung des Gesamtbildes mit der aus der Bibel in Bildern55 von Schnorr von Carolsfeld 

vergleichen, die etwa 40 Jahre zuvor erschienen ist. 



 
 

 



Der erste auffallende Unterschied ist – neben der Kolorierung natürlich -, dass bei Carolsfeld 

mehr Figuren auf dem Bild sind, wodurch es zunächst unübersichtlicher wirkt. Der biblische Text 

unter dem Bild verweist auf die Salbungserzählung nach dem Matthäusevangelium, aber wir 

sehen sofort, dass das so nicht stimmt bzw. nur die halbe Wahrheit ist. 

Erste noch leicht zu erklärende Abweichung ist die Einfügung der weiblichen Figur   

am rechten Bildrand. Zusätzlich zur Geschichte im Matthäus-Evangelium hat 

Schnorr von Carolsfeld hier entsprechend der Erzählung im Johannes-Evan-

gelium die Figur der Martha von Bethanien eingefügt. Dadurch wird aus der 

salbenden Figur im Zentrum quasi automatisch Maria von Bethanien und 

so bekommt auch Judas unterhalb von Martha seine Begründung. Was 

nicht erklärbar ist, weshalb Martha keinen Nimbus trägt. Während alle an-

deren Figuren – mit Ausnahme von Judas und noch einer zu erörternden Person – 

einen Nimbus haben, entfällt das bei Martha, obwohl sie bei allen christlichen Kirchen 

als Heilige gilt. 

Die nächste Abweichung ist die geradezu melancholische Figur, die hinter Jesus 

am Tisch platziert wurde. Wenn Carolsfeld die Elemente der Johannes-Erzäh-

lung mit einbezieht, könnte es sich um Lazarus handeln, von dem bei Johannes 

explizit gesagt wird, dass er mit am Tisch saß. Aber auch Lazarus ist eigent-

lich ein Heiliger und müsste daher einen Nimbus tragen. Nur wenn es sich 

um Simon den Aussätzigen handelt, wäre kein Nimbus erforderlich, er ist 

keiner der Heiligen. Eindeutig ist die Identifizierung aber nicht. Am plausi-

belsten erscheint mir die Deutung der Figur als Lazarus. 

Diese beiden Figuren lässt der Illustrator von 1900 weg, sie stören ihn bei der fortschreitenden 

didaktischen Elementarisierung der Bilderzählung. Was er modifiziert übernimmt, ist die antiki-

sierende räumliche Einbindung, nur dass er eine städtische Situation imaginiert, während bei 

Schnorr von Carolsfeld eine orientalische Landschaft zwischen den Säulen zu erblicken ist. 

Auch in der schrecklichen Gestenkultur gibt es auffallende Übereinstimmungen. 

«Zustände und Handlungen auf dem Bild werden durch Gesten ausgedrückt, die ihre je-

weilige Funktion gleichsam in Form von Zeichen erfüllen. Die gestikulierende Bewegung ist 

keine Gebärde, die unmittelbarer Ausdruck eines Zustandes oder Wollens wäre und in den 

Raum des Partners effektiv eingreifen könnte. Die Gebärde schafft Wirkungsraum, die 

Geste aber bleibt auf den Gestikulierenden bezogen und illustriert lediglich seinen Zustand 

oder sein Tun. Versuchte Schnorr für einen Zustand oder ein Tun eine Gebärde zu finden, 

dann scheiterte er.» 56 (Kindlers Malereilexikon) 

Was den Aspekt der in der Salbung zum Ausdruck kommenden Sinnlichkeit und Schönheit be-

trifft, so verhindert die für Schnorr von Carolsfeld typische selbstbezügliche Gestenkultur jeden 

Hauch einer sinnlichen Anmutung (das ist bei seinem Nachfolger nicht besser). Nur die unge-

bundenen langen Haare – die bei der Salbung des Hauptes eigentlich keinen Sinn machen – 

könnte man entsprechend deuten. Dazu ist aber die in der Legenden-Geschichte des Christen-

tums vollzogene Bündelung der diversen Marien in der Maria Magdalena Voraussetzung. 



Die Adaption von 1900 ist – obwohl / weil sich beide Illustrationen volkspädagogisch an ein 

junges Publikum wenden – deutlich gröber und (noch) trivialer als es schon bei Schnorr von 

Carolsfeld ist. Das ist ein grundsätzliches Problem aller Bibelillustrationen dieser Zeit. 

Die Bibelillustration wird nun immer klischeehafter … kaum einer der bedeutenden franzö-

sischen und deutschen Stecher des Jahrhunderts schafft einen auf der Höhe der Zeit ste-

henden Bibelzyklus. Berühmt wurden gleichwohl die Bilderbibeln der Nazarener Friedrich 

Olivier ... und Julius Schnorr von Carolsfeld ..., die bei ihrer durchaus historischen Orien-

tierung nur insofern anregend wirken konnten, als nun viele Bibeln und Biblische Geschich-

ten mit Holzschnitten, Holzstichen oder Stahlstichen nach alten Meistern erschienen ..., ein 

Verfahren, das unter Adaptierung der jeweils aktuellen Reproduktionsmöglichkeiten auch 

im 20. Jh. vorherrschend blieb. Hier kommt es zwar immer wieder zu Einzelillustrationen 

oder kleineren Illustrationszyklen für biblische Inhalte, ... doch zu keiner großen bildlichen 

Neufassung des Stoffs, wiewohl sie von schwächeren Talenten wiederholt mit wenig Über-

zeugungskraft versucht wurde. 

Gerade das macht es so problematisch, solche Illustrationen im Kontext der Debatte um «erlö-

sende Schönheit» einzusetzen. Jeder Mensch mit etwas Sinn für Ästhetik – und beileibe nicht 

nur zeitgenössische Ästhetik – schaut sich das Bild an und wendet sich ab. Die Geschichten und 

Gleichnisse des Neuen Testaments sind oft Meisterwerke der Erzählkultur – aber so werden sie 

zu plakativer Propaganda gemacht. Es gibt nichts Harmloses mehr – auch keine Illustrationen.   

Deshalb noch einmal zur Inszenierung des Judas. Erklärungsbedürftig ist, 

warum durch einen bewussten Eingriff aus der passiven, in sich versun-

kenen und abgewendeten Figur des Judas bei Schnorr von Carolsfeld 

die aktivistische, agierende und intervenierende Figur beim Il-

lustrator von 1900 wird? Was motiviert ihn dazu? Meine intui-

tive Vermutung habe ich schon geäußert: es ist der Dreyfus-

Skandal, der in dieser Zeit Frankreich erschüttert und bei dem ein 

Teil der katholischen Kirche in der jüdischen Herkunft von Dreyfus den Grund für sei-

nen angeblichen verräterischen Charakter sah. Dazu hätte eine passive Haltung des Ju-

das überhaupt nicht gepasst. An dieser Stelle habe ich mich dann noch einmal mit der Dreyfus-

Affäre beschäftigt. Und dann hat es mich wirklich fast umgehauen: jener Ordensverlag der As-

sumptionisten, der die von zeitzeichen verwendete Illustration ausarbeiten liess, war exakt je-

ner, der die treibende antisemitische Kraft in der Dreyfuss-Affäre war. Ich habe es nicht gewusst, 

nur aus der Illustration abgelesen. Die Wikipedia fasst das so zusammen: 

"Von 1900 bis 1902 spielte die Dreyfus-Affäre in der öffentlichen Diskussion nur noch eine 

untergeordnete Rolle. Dazu trug bei, dass Waldeck-Rousseau unter anderem den katholi-

schen Orden der Assumptionisten in Frankreich auflösen ließ, der durch seine Zeitung La 

croix (Das Kreuz) zu den entschiedensten antisemitischen Stimmen während der Dreyfus-

Affäre gehört hatte." 

Meine Vermutung ist: das kann man aus dem Bild nicht nur ablesen, so wirkt es auch. Vielleicht 

erkennt man es nicht sofort, einsichtig wird es, wenn man es mit seiner Vorlage vergleicht. Und 

ich glaube, dass derartige Bilder auch heute noch antisemitismusverstärkend wirken. 



Ethik versus Ästhetik oder Ethik versus Ethik? 

Eines der großen Missverständnisse in der Christenheit (und offenbar immer noch bei einigen 

Theolog;innen des 21. Jahrhunderts) ist die Vorstellung, in der Erzählung von der Salbung Jesu 

ginge es um so etwas wie den Gegensatz von Ethik und Ästhetik. Das ist kaum plausibel, ich 

habe es oben schon angesprochen. Mit Ästhetik in dem Sinn, in dem wir das Wort seit Alexander 

Baumgartens Dissertation von 1735 verwenden, und wie es dann von Immanuel Kant in der 

«Kritik der Urteilskraft»57 ausformuliert wurde, hat die Salbung Jesu nichts zu tun. 

Es geht vielmehr um die Gegenüberstellung zweier ethischer  

Verhaltensweisen: einer kontextuell individuellen und ei-

ner kontextüberschreitenden gesellschaftlichen 

Ethik. Man kann natürlich behaupten, die Salbung 

der namenlosen Frau sei eine nur aisthetische 

(sinnliche)58 gewesen, im Gegensatz zum Vor-

schlag, das gesparte Geld den Armen zukommen zu 

lassen. Aber die Zuwendung zu den Armen ist  eben 

auch eine durch und durch aisthetisch erfahrbare 

Geste, so wie die Salbung als vorausgreifendes Be-

gräbnisritual eine durch und durch ethische Geste 

ist. Beide ethischen Handlungen führen durchaus 

zu unmittelbaren aisthetischen Erfahrungen – das 

weiß jeder, der Körperpflege betreibt oder den Hun-

ger stillt. Beides sind eminent aisthetische Vorgänge. 

Ein guter Teil unserer Kochkultur dreht sich darum, 

den sinnlichen Charakter der Nahrungsaufnahme 

zu kultivieren. Das Christentum neigt in derlei Din-

gen zu binären Verkürzungen, man kann das auch 

Kitsch nennen. Es geht immer um ein «Entweder Oder».59 Aber das Ethische ist eben auch – 

selbst bei Kierkegaard – ästhetisch konstruiert,60 so wie das Ästhetische auch immer ethische 

Dimensionen hat.61 Wenn wir darüber diskutieren, ob wir diese Gesten (Salbung, Speisung) an-

deren zukommen lassen, sind es jedes Mal ethische Handlungen mit aisthetischen Implikationen. 

Die Idee, die unbekannte Frau in Markus/Matthäus repräsentiere die Ästhetik gegenüber den 

Jüngern, die die Ethik repräsentieren, verkennt den ethischen Charakter des Salbungsrituals.  

Zur Erinnerung: Zur Zeit Jesu gab es mehr als die heute übliche einfache Totenwaschung. Zu-

nächst wurde der Leichnam gewaschen (ṭaharah), anschließend wurde er mit Leinentüchern um-

wickelt. Dann wurden wohlriechende Öle und Gewürze (z. B. Myrrhe, Aloe, Nardenöl) aufgetra-

gen oder beigelegt. Es ist aber keine kultische Salbungsbedeutung wie bei Königen oder Pries-

tern, sondern diente der Ehrerweisung, der Hemmung von Verwesungsgeruch und der würdigen 

Vorbereitung zur Grablegung. 

 

Werke der Barmherzigkeit (Detail) 
Meister von Alkmaar, 1504 



Aufgrund der besonderen Ereignisse beim Tod Jesu, konnte die Salbung zunächst nicht durch-

geführt werden. Jesus starb kurz vor Beginn des Sabbats und unmittelbar vor einem hohen 

Feiertag (Pessach). Deshalb musste alles sehr schnell gehen. Josef von Arimathäa konnte nur 

das Nötigste tun: Abnahme vom Kreuz, Einhüllen in ein Leinentuch, Niederlegung im Grab. Jo-

hannes 19,39–40 erwähnt zwar Myrrhe und Aloe, doch offenbar keine vollständige Salbung im 

üblichen Sinn. Die Frauen hatten die Beerdigung beobachtet, ruhten am Sabbat und kamen früh 

am ersten Tag der Woche mit wohlriechenden Ölen. Sie wollten das zu Ende zu bringen, was aus 

Zeit- und Reinheitsgründen nicht möglich gewesen war. Die Frauen wollten Jesus also nicht re-

ligiös „salben“, sondern ihm die letzte Ehre erweisen. Die unbenannte Frau in Mt und Mk nimmt 

diese Salbung, wie Jesus selbst sagt, nur vorweg. Eine ethische Handlung. 

Das Christentum hat nun freilich in der Rezeptionsge-

schichte der neutestamentlichen Salbungsszenen diese 

mit anderen Erzählungen zu einer elenden kitschigen 

Schmonzette gemacht: indem es die Figur der Sünde-

rin, der Maria Magdalena, der unbenannten Frau und 

später noch der Maria aus Ägypten bis zur Unkenntlich-

keit zu einer einzigen Figur verschmolz, konnte sie das 

Bild einer Frau zeichnen, die sich als Sünderin bzw. Hure 

dem Herrn zu Füßen wirft, ihn salbt und so zur Heiligen 

wird. Noch jede heutige Rede von der angeblich «eroti-

schen» Geste, welche die unbenannte Frau bei der Sal-

bung Jesu zukommen lasse, zehrt von dieser unseligen 

Rezeptionsgeschichte, nicht zuletzt, weil sie die jüdi-

schen Totenrituale der damaligen Zeit ignoriert. 

Und doch finden sich im Protestantismus immer noch Stimmen, die meinen «Was soll man zu 

dieser Geschichte sagen? Zu einer Geschichte, deren Ästhetik und Erotik ein Schlag ins Gesicht 

jeder Ethik ist, die glaubt, jeder Ästhetik überlegen zu sein?»62 

Die katholische Kirche bemüht sich dagegen seit einigen Jahren, diese unsinnige Konnotation 

wieder rückgängig zu machen. Katholisch.de schreibt dazu:  

Am 22. Juli ist der Gedenktag der heiligen Maria Magdalena. Lange war sie für die Kirche 

eine ehemalige Sexarbeiterin unter den Jüngerinnen Jesu. Der authentischen "Maria aus 

Magdala" wird erst seit Kurzem gedacht. Sie wurde bereits von Kirchenvätern "Apostelin 

der Apostel" (apostola apostolorum) genannt und ist seit dem Jahr 2016 auch im liturgi-

schen Kalender den männlichen Aposteln gleichgestellt – aber dazwischen lag eine jahr-

hundertelange zweifelhafte "Karriere" als eine erotisch angehauchte reuige Sünderin.63 

Im Protestantismus scheint man noch nicht überall so weit zu sein. Dort legt man Wert auf die 

bei der proleptischen Totensalbung zum Ausdruck kommenden Erotik, weil sie ins bewährte Kli-

schee der schönen und doch zugleich unterwürfigen Frau passt. 

Mateo Cerezo, Die bußfertige Maria, 1661 



 

 

Masaccio, Kreuzigung, 1426  



Fazit 

Wo liegt das Problem? 

1. Zunächst in der Kürzung der Debatte um den revolutionären Beitrag  

des Christentums zur Ästhetik des Hässlichen.  

Das Christentum müsste Karfreitag über Schönheit reden, nicht zum kulturindustriell über-

formten Advent! Der Advent kulminiert inzwischen in den jubilierenden Engeln im Barockstil 

und einer zum Klischee erstarrten Krippensituation. Aber wenn es unbedingt Advent sein soll, 

sollte man sich an Martin Luthers Auslegung des Magnifikat der Maria orientieren. Sie ist in 

der ästhetischen Theorie präzise und gerade heutzutage geradezu aufklärerisch. 

 

2. Dann in der falschen Gegenüberstellung von Ethik und Ästhetik. Protestanten  

sollten keinen derartigen Gegensatz von Ethik und Ästhetik konstruieren. 

Dezidiert ethische Entscheidungen basieren in aller Regel auf aisthetischen Wahrnehmungen, 

sowie ästhetische Konstruktionen ethische Implikationen haben. Kurschlüsse a la Wir brau-

chen mehr Ästhetik als Ethik sind in der Regel genau das: kurzschlüssig. Im konkreten Fall 

bezeichnet Jesus die aisthetische Handlung als «gutes Werk», klassifiziert sie also dezidiert 

als ethisch begründet. Der These, dass die Protestantischen durchaus ästhetischer sein dürf-

ten, kann man sich dagegen anschließen.64 

 

3. Darüber hinaus sollten wir unsere zu verkümmern drohende Bilderkultur pflegen,  

damit wir nicht auf ideologische Bilder hereinfallen 

Bilder sind nicht unschuldig, jedes Bild hat eine Geschichte, einen Kontext und eine Ideologie. 

Nur weil scheinbar das Eigene im Bild vorkommt, ist es noch nicht das Gewünschte. Bilder 

können töten, weil sie Einstellungen fördern können, die zum Tod von Menschen führen.65 

Bilder können heilen,66 weil sie Menschen verändern, zum Gespräch einladen, wo direkt Ge-

spräche schwierig geworden sind. Dazu bedarf es einer Kultur der Begegnung mit Bildern. 

Der Protestantismus (und hier nicht nur die reformierte Tradition) tut sich schwer damit. 

 

4. Schließlich sollten wir noch einmal neu über die Komplexität  

antisemitischer Bilderkultur nachdenken 

Manchmal kommt mir die zeitgenössische protestantische Umgangsform mit der Bilderwelt 

merkwürdig naiv vor. Wir unterschätzen die antisemitischen und faschistischen Gegner:innen 

und das Potential vor allem auch historischer antisemitischer Bilder. Bei der Wiederausstrah-

lung mancher  Fernsehfilme wird heute häufig ein Vorspann hinzugefügt, dass die gezeigten 

Szenen ethisch nicht mehr den heutigen Standards entsprechen. In der religiösen Kultur ist 

das noch unüblich. Wir nutzen antijudaistische und antisemitische Bild-Codes ungebrochen 

weiter. Das muss aufhören.  

 



Anmerkungen 

 
1  Adorno, Theodor W. (2004): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben. In: Adorno, Theodor W.: 

Gesammelte Schriften in 20 Bänden. Frankfurt, Aph. 5. 
2  Diese Frage stellt Günther Anders bei seiner Italienreise; Anders, Günther (2020): Italien-Tagebuch 1954. Florenz. 

In: Anders, Günther: Schriften zu Kunst und Film. München, 307-329. «Geht das? Kann man so tun, als wär man 
sein eigener Vater? Und so, als hieße das Jahr nicht 1954, sondern 1904? Und so, als wären Museumsreisen noch 
möglich? Und als hätte es keinen Hitler gegeben? Und kein Auschwitz? Und kein Hiroshima? Und als wären Auschwitz 
und Hiroshima nur gewesen? Und als verbluteten nicht auch heute, gleich ob noch oder schon wieder, Tausende?» 

3  Frisch, Ralf (2025), Erlösende Schönheit. Schöne, stille Zeit - Gedanken anlässlich des Advents.  
https://zeitzeichen.net/node/12184  

4  Wiesemann, Falk (2005): Antijüdischer Nippes und populäre "Judenbilder". Essen. 
5  Jungk, Robert (1986): Heller als tausend Sonnen. D. Schicksal d. Atomforscher. Reinbek bei Hamburg. 
6  Duby, Georges (1994): Die Zeit der Kathedralen. Kunst und Gesellschaft 980-1420. 2. Aufl. Frankfurt am Main. 
7  Ebd., S. 12. 
8  Dante Alighieri (2013): Commedia. Unter Mitarbeit von Kurt Flasch. Frankfurt, M. 
9  Neuhaus, Dietrich (1999): Der Theologe als Dandy. In: Neuhaus, Dietrich; Mertin, Andreas (Hg.): Wie in einem 

Spiegel. Begegnungen von Kunst, Religion, Theologie und Ästhetik. Frankfurt / Hanau, S. 287–293. 
10  Benjamin, Walter (2013): Über den Begriff der Geschichte. In: ders., Gesammelte Schriften I. 6. Aufl. Herausgegeben 

von Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhäuser und Theodor W. Adorno et al. Frankfurt/M., 691-704, hier 697f, 
11  Benjamin, Walter (2013): Zentralpark. In: Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften I. 6. Aufl. Herausgegeben von 

Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhäuser und Theodor W. Adorno et al. Frankfurt am Main, S. 655–690. 
12  Bail, Ulrike; Crüsemann, Frank; Crüsemann, Marlene, et al. (Hg.) (2007): Bibel in gerechter Sprache. Die Texte auf 

CD-ROM. Gütersloh.  
13  Kant, Immanuel (2009): Kritik der Urteilskraft. In: Kant, Immanuel: Werkausgabe. Herausgegeben von Wilhelm 

Weischedel. Frankfurt am Main 
14  https://www.dwds.de/wb/zu%20sch%C3%B6n%2C%20um%20wahr%20zu%20sein?o=zu+sch%C3%B6n+um+wahr+zu+sein  
15  DWDS Wortindex „Schönheit“ 
16  Wilhelm, Johann / Anna, Maria (ca. 1678): Streit der Schönheit und der Tugend. Entscheidet und beygelegt in Ge-

genwart Der so wol an Schönheit als Tugend unvergleichlichen … Maria Anna, Geborner aus dem Glor-würdigsten 
Ertz-Hauß Oesterreich/ [et]c. Als nach beschehener Vermählung Mit dem Durchleuchtigsten … Joh. VVilhelm, Ent-
sprossenem aus dem Uhralten Chur- und Fürstl. Hauß der Pfaltzgrafen bey Rhein … Bey annoch continuirtem Heim-
führungs-Fest/ Höchstgedachter Durchleuchtigster Ertz-Hertzogin … Erfreulichster Geburts-Tag eingefallen/ Und 
Feyrlich begangen worden. Vorgestellet in Music, und Mit einem ansehenlichen Fuß-Turnier … Balleten und Täntzen 
… So geschehen In der Hochfürstl. Residentz-Stadt Neuburg an der Donau. S.l. 

17  Adorno, Theodor W. (2016): Ästhetische Theorie. 6. Aufl. Frankfurt am Main 
18  Goethe, Johann Wolfgang von (1998): Faust. In: ders.: Werke. Jubiläumsausg. Frankfurt am Main, S. 7–404. 
19  Das schon in Martin Luthers Zeiten und auch von ihm selbst verwendete Wort „Faulbett“ für das, was wir moderner 

als Chaiselongue  bezeichnen, ist inzwischen nahezu vollständig aus unserem Sprachschatz verloren geganghen, weil 
es sich nicht als funktional erwiesen hat. Stattdessen nutzen wir heute eher eine Bettcoach.  

20  Veblen, Thorstein (1989): Theorie der feinen Leute. Eine ökonomische Untersuchung der Institutionen. Ungekürzte 
Ausg., 6. - 7. Tsd. Frankfurt a.M. 

21  Interessanterweise haben gerade Theologen des 20. Jahrhunderts wie Karl Barth und Eberhard Jüngel immer wieder 
auf die „Vorläufigkeit“ hingewiesen. «So ist eben das auch ihre Gefahr, die große Gefahr der ganzen ästhetischen 
Möglichkeit, dass ihr Charakter als der eines letzten Wortes, einer letzten und kühnsten Spitze menschlichen Tuns 
übersehen, dass mit ihrer Hilfe ein vermeintlicher Himmel auf der Erde errichtet wird, wo es sich doch auf der ganzen 
Linie nur um die Aufrichtung jenes Zeichens der Verheißung handeln könnte. Man kann vergessen, dass «die Muse 
zu geleiten, doch zu leiten nicht versteht»“. Barth, Karl (1978): Ethik 2. Vorlesung Münster WS 1928/29, Bonn, WS 
1930/31. Zürich Vgl. auch Jüngel, Eberhard (1984): 'Auch das Schöne muß sterben' - Schönheit im Lichte der Wahr-
heit. Theologische Bemerkungen zum ästhetischen Verhältnis. In: Zeitschrift für Theologie und Kirche (ZThK), S. 
106. Vgl. dagegen Schwebel, Horst (1988): Wahrheit der Kunst - Wahrheit des Evangeliums. Einer Anregung Eber-
hard Jüngels folgend und widersprechend. In: Mertin, Andreas; Schwebel, Horst (Hg.): Kirche und moderne Kunst. 
Eine aktuelle Dokumentation. Frankfurt am Main, S. 135–145. 

22  Karl Barth, Ethik, a.a.O. 
23  Dieser Abschnitt stammt weitgehend aus einem Kapitel meiner Magisterarbeit Mertin, Andreas (1994): Die ästheti-

sche Kritik der Ethik in Theodor W. Adornos "Minima Moralia". Marburg 1994  
http://www.amertin.de/aufsatz/1994/magister0.htm.  

24  Adorno, Theodor W. (1980): Philosophische Terminologie. Zur Einleitung. 2. Aufl. Frankfurt am Main. S.173 
25  Adorno, Theodor W. (1980): Negative Dialektik. 2. Aufl., 11.-16. Tsd. Frankfurt am Main:. S. 29 
26  Adorno, Theodor W. (2016): Ästhetische Theorie, a.a.O., 187 
27  Adorno, Theodor W. (2004): Minima Moralia, a.a.O., Aph. 149 
28  Ebd., Aph 5 
29  Ebd. 
30  Rbd. Aph. 128 

https://zeitzeichen.net/node/12184
https://www.dwds.de/wb/zu%20sch%C3%B6n%2C%20um%20wahr%20zu%20sein?o=zu+sch%C3%B6n+um+wahr+zu+sein
https://www.dwds.de/r/plot/?view=1&corpus=dta%2Bdwds&norm=date%2Bclass&smooth=spline&genres=1&grand=1&slice=10&prune=0.05&window=3&wbase=0&logavg=0&logscale=0&xrange=1760%3A1999&q1=Sch%C3%B6nheit
http://www.amertin.de/aufsatz/1994/magister0.htm


 
31  Vgl. W. Henckmann, ‚Jedes Kunstwerk ist ein Augenblick’. Versuch, eine These Adornos zu verstehen; in: Augenblick 

und Zeitpunkt. Studien zur Zeitstruktur und Zeitmetaphorik in Kunst und Wissenschaft, hg. von C.W. Thomsen und 
H. Holländer, Darmstadt 1984, S. 77-92, hier S. 80 

32  Das „Wie schön“ kommt ein zweites Mal in den „Minima Moralia“ im Aphorismus 129 „Dienst am Kunden vor“, der 
die Ausnutzung der mimetischen Impulse durch die Kulturindustrie thematisiert. Dort heißt es: „Ihr (scil. der Kultur-
industrie) Produkt ist gar kein Stimulus, sondern ein Modell für Reaktionsweisen auf nicht vorhandene Reize. Daher 
im Lichtspiel der begeisterte Musiktitel, die alberne Kindersprache, die blinzelnde Volkstümlichkeit; noch die Groß-
aufnahme des Starts (sic !) ruft gleichsam aus: wie schön!“ An dieser Stelle kommt Adornos Kritik zu ihrem Recht, 
da die Kulturindustrie hier - wie Adorno selber schreibt - sich weniger den Reaktionen der Kunden anpasst, als jene 
fingiert, ja sie mit ihnen einübt. Insoweit das Adjektiv „unschuldig“ in MM 5 aber die spontane, nicht gezielt provo-
zierte Reaktion meint, sehe ich nicht, was die Denunziation der Wahrnehmung eintragen soll. Unbenommen bleibt 
dem das Blühen des Baumes Wahrnehmenden doch die Möglichkeit, die spontane Wahrnehmung reflexiv einzuholen, 
angesichts der Differenz zu dem, was Adorno den universalen Verblendungszusammenhang nennt, und es als das 
Außerordentliche zu erkennen, das das Normale in Frage stellt. 

33  Adorno nennt das Grauen des Leidens an anderer Stelle „das Unsägliche, das in Auschwitz nach weltgeschichtlichem 
Maß kulminierte“ (Stichworte 85). Im Anhang zu den „Minima Moralia“ heißt es ähnlich: „Was die Nazis den Juden 
antaten, war unsagbar: die Sprachen hatten kein Wort dafür, denn selbst Massenmord hätte gegenüber hätte ge-
genüber dem Planvollen, Systematischen und Totalen noch geklungen wie aus der guten alten Zeit des Degerlocher 
Hauptlehrers“ (MM Anhang II). Vgl. auch die Meditationen zur Metaphysik „Nach Auschwitz“ (ND 354-358).  

34  Adorno, Theodor, Minima Moralia, a.a.O., Aph. 149 
35  Baecker, Dirk (24.12.2025): Nachdenken über Weihnachten: Die Rache des Profanen am Sakralen. In: TAZ, 

24.12.2025. https://taz.de/Nachdenken-ueber-Weihnachten/!6139741/   
36  Andersen, Hans Christian (2019): Das Mädchen mit den Schwefelhölzchen. = The little match girl. Unter Mitarbeit 

von Květa Pacovská. Bargteheide 
37  Thaidigsmann, Edgar (1987): Gottes schöpferisches Sehen. Elemente einer theologischen Sehschule im Anschluss 

an Luthers Auslegung des Magnificat. In: Neue Zeitschrift für Systematische Theologie (NZSTh), H. 29, S. 19–38.  
38  Luther, Martin (1883-2009): Das Magnificat, verdeutscht und ausgelegt. In: Luther, Martin: D. Martin Luthers Werke. 

Weimarer Ausgabe. Weimar, S. 546–601. 
39  Danto, Arthur Coleman (1991): Die Verklärung des Gewöhnlichen. Eine Philosophie der Kunst. Frankfurt a. M. 
40  Böhringer, Hannes (1986): Künstlerphilosophentheologen. In: Lischka, Gerhard Johann; Böhringer, Hannes (Hg.): 

Philosophen-Künstler. Berlin: Merve (Internationaler Merve-Diskurs, 131), S. 22. 
41  Vgl. zum  Folgenden Mertin, Andreas: Wenn das Hässliche schön wird. Der revolutionäre Beitrag des Christentums 

zur Debatte um die Schönheit, tà katoptrizómena – Magazin für Kunst | Kultur | Theologie | Ästhetik, Ausgabe 159, 

https://www.theomag.de/159/pdf/am885.pdf  
42  Taubes, Jacob (1968): Die Rechtfertigung des Hässlichen in urchristlicher Tradition. In: Jauß, Hans Robert (Hg.): Die 

nicht mehr schönen Künste. Grenzphänomene d. Ästhetischen. München (Poetik u. Hermeneutik, 3), S. 169–186. 
43  Ebd., S. 169. 
44  Nietzsche, Friedrich (2009): Der Antichrist. Versuch einer Kritik des Christentums: Frankfurt. 
45  https://de.wikipedia.org/wiki/Maria_Magdalena#Gleichsetzung_mit_der_fu%C3%9Fwaschenden_S%C3%BCnderin  
46  Vgl. Mertin, Andreas (2011): Böser Kitsch, Fame Hooker. Maria Magdalena, Jady Gaga und Judas. In: tà katopt-

rizómena - Magazin für Kunst | Kultur | Theologie | Ästhetik, Jg. 13, H. 71. https://www.theomag.de/71/am356.htm. 
Grundsätzlich: Egenter, Richard (1962): Kitsch und Christenleben. Würzburg. 

47  Mertin, Andreas (2018): Postkartentheologie. Anmerkungen zum Unterricht mit Bildern (am Beispiel von Lukas 10, 
25-37). In: tà katoptrizómena - Magazin für Kunst | Kultur | Theologie | Ästhetik, Jg. 20, H. 112.  
https://www.theomag.de/112/am620.htm.  

48  Derlei „Anleihen“ waren damals noch üblich, heute würde das eine Urheberrechtsklage nach sich ziehen.  
49  http://www.gianlucalocicero.com/collezione-lo-cicero/produzione-europea-xix-prima-meta-xx-secolo/maison-de-la-

bonne-presse/ 
50  Ebd. 
51  Natürlich sind sie auch von den rassistischen Verzerrungen aus der Zeit ihrer Entstehung bestimmt. 
52  Zumindest so lange, bis die Beauty-Influencerinnen die Szene betraten. 
53  Stöcker, Christian (21.12.2025): »Vanity Fair«-Story über Trumps Umfeld: Die Risse in der Fassade sieht nur der 

Mensch. In: Der Spiegel, 21.12.2025. https://www.spiegel.de/wissenschaft/mensch/vanity-fair-story-ueber-donald-
trump-team-die-risse-in-der-fassade-sieht-nur-der-mensch-a-86232417-0966-4aec-843f-e27dab59eaf7, Stücker 
beendet seinen Artikel mit den Worten: „Echte Bilder von echten Menschen aber, die eine in PR-Inszenierungen 
wegretuschierte Wahrheit sichtbar machen, das kann nur ein Fotograf, der so genau hinsieht wie Anderson. Ein 
Mensch, der Menschen sieht. Wenn Journalismus aber durch PR ersetzt wird, Tiefe durch Oberfläche, Qualität durch 
AI-Slop  – dann ist die Demokratie in Lebensgefahr.“ Man muss sehen, wie sehr das auch auf die von der Kirche 
genutzen Propaganda-Illustrationen zutrifft. 

54  Wer die Handlung der namenlosen Frau mit Erotik assoziiert, hat einen Knacks im Hirn. Die Frau weiß nach der Logik 
der Erzählung, dass Jesus sterben wird, und die Sexualneurotiker des 19. und 20. Jahrhunderts machen aus einer 
ethischen Zuwendung eine erotische Schmonzette. Man kann aus den verquasten Bildern zur Salbung aus Bethanien 
mit ihren erotischen Phantasien nicht auf die biblische Geschichte schließen, sondern nur auf die sexuellen Fantasien 
derer, die Derartiges im Auftrag geiler Kleriker und Gläubiger fabriziert haben. Da unterscheiden sich die Salbungs-
bilder nicht von den einschlägigen Maria Magdalena Bildern oder den Darstellungen der Judith als nackter Frau. 

55  Schnorr von Carolsfeld, Julius (1860): Die Bibel in Bildern von Julius Schnorr von Carolsfeld. Pracht-ausg. Leipzig. 
56  Kindlers Malereilexikon, Stichwort Julius Schnorr von Carolsfeld, Bd. 5, S. 254f. 

https://taz.de/Nachdenken-ueber-Weihnachten/!6139741/
https://www.theomag.de/159/pdf/am885.pdf
https://de.wikipedia.org/wiki/Maria_Magdalena#Gleichsetzung_mit_der_fu%C3%9Fwaschenden_S%C3%BCnderin
https://www.theomag.de/71/am356.htm
https://www.theomag.de/112/am620.htm
http://www.gianlucalocicero.com/collezione-lo-cicero/produzione-europea-xix-prima-meta-xx-secolo/maison-de-la-bonne-presse/
http://www.gianlucalocicero.com/collezione-lo-cicero/produzione-europea-xix-prima-meta-xx-secolo/maison-de-la-bonne-presse/
https://www.spiegel.de/wissenschaft/mensch/vanity-fair-story-ueber-donald-trump-team-die-risse-in-der-fassade-sieht-nur-der-mensch-a-86232417-0966-4aec-843f-e27dab59eaf7
https://www.spiegel.de/wissenschaft/mensch/vanity-fair-story-ueber-donald-trump-team-die-risse-in-der-fassade-sieht-nur-der-mensch-a-86232417-0966-4aec-843f-e27dab59eaf7


 
57  Kant, Immanuel (2009): Kritik der Urteilskraft, a.a.O. 
58  Vgl. Paetzold, Heinz (1999): Ästhetische Erfahrung als Einheit von Sinnlichkeit und Reflexion. In: Neuhaus / Mertin 

(Hg.): Wie in einem Spiegel. Begegnungen von Kunst, Religion, Theologie und Ästhetik. Frankfurt, S. 87–112. 
59  Kierkegaard, Søren (1979): Entweder/Oder. Gütersloh 
60  Adorno, Theodor W. (1974): Kierkegaard. Konstruktion des Ästhetischen. Frankfurt am Main 
61  Luther, Henning (1999): Subjektwerdung zwischen Schwere und Leichtigkeit - (auch) eine ästhetische Aufgabe? In: 

Neuhaus, Dietrich; Mertin, Andreas (Hg.): Wie in einem Spiegel. Begegnungen von Kunst, Religion, Theologie und 
Ästhetik. Frankfurt / Hanau, S. 33–53. 

62  Ralf Frisch, Erlösende Schönheit, a.a.O. 
63  https://katholisch.de/artikel/14103-apostelin-mit-verruchtem-image  
64  Mertin, Andreas (2010): Ästhetischer müssten die Evangelischen sein! Notizen zur kulturellen Geisteslage des Pro-

testantismus. In: tà katoptrizómena - Magazin für Kunst | Kultur | Theologie | Ästhetik, Jg. 12, H. 63. 
https://www.theomag.de/63/am300.htm.  

65  Mertin, Andreas (06.07.2022): Wenn Bilder töten | Wie wir mit der vergifteten Documenta fifteen umgehen sollten. 
https://www.zeitzeichen.net/node/9857.   

66  Mertin, Andreas (2026): Der Isenheimer Altar. Ein gewaltiger Eindruck. (Begegnung und Gespräch Ausgabe 205). 

 

VORGESCHLAGENE ZITATION:  

Mertin, Andreas: «Herr Doktor, das ist schön von Euch». Ein Widerspruch gegen die unkritische Verklärung des 

Schönen, tà katoptrizómena – Magazin für Kunst | Kultur | Theologie | Ästhetik, Ausgabe 159, erschienen 

01.02.2026 https://www.theomag.de/159/pdf/am890.pdf  

https://katholisch.de/artikel/14103-apostelin-mit-verruchtem-image
https://www.theomag.de/63/am300.htm
https://www.zeitzeichen.net/node/9857
https://www.theomag.de/159/pdf/am890.pdf

