= ls=d W R By Qe
K el LODLUNZOMmene
Das Magazin fir Kunst | Kultur | Theologie | Asthetik

Heft 159 | & Home | /2 Archiv | Impressum und Datenschutz | Das Magazin unterstitzen

«Herr Doktor, das ist schon von Euch»

Ein Widerspruch gegen die unkritische Verklarung des Schénen

Andreas Mertin

«Es gibt nichts Harmloses mehr ...

Noch der Baum, der bliiht, ligt in dem Augenblick, in welchem man sein Bliihen
ohne den Schatten des Entsetzens wahrnimmt; noch das unschuldige ‘Wie schén’
wird zur Ausrede flir die Schmach des Daseins, das anders ist, und es ist keine
Schénheit und kein Trost mehr auBer in dem Blick, der aufs Grauen geht, ihm
standhélt und im ungemilderten Bewusstsein der Negativitdt die Mdglichkeit des
Besseren festhdlt.» (Theodor W. Adorno, Minima Moralia, Aph. 5)!

I
_

‘ KL AUSCHWITZ | - STAMMLAGER
’ 1943 - 44

»

Die Grenzen des Schénen

Es gab einmal einen Konsens unter Intellektuellen nach 1945, das Wort «Schénheit» nicht ein-
fach ungebrochen zu gebrauchen, zu kompromittiert war das damit Bezeichnete durch die
schrecklichen Ereignisse, die am Ende in «Auschwitz» kulminierten. Was konnte noch «schén»
genannt werden, nachdem die christlich sozialisierten Deutschen dazu libergegangen waren,
andere Menschen industriell zu vernichten? Musste nicht Auschwitz auch all das historische
Schone a posteriori in Rauch aufgehen lassen, weil die Erfahrung des Schonen das Geschehen
in den Konzentrationslagern nicht hatte verhindern konnte?? Dorothee Soélle hat gesagt, seit
Auschwitz kdnne sie ,Lobe den Herrn, der alles so herrlich regieret" nicht mehr singen.

AL


https://www.theomag.de/159/index.htm
https://www.theomag.de/index.htm
https://www.theomag.de/liste.htm
https://www.theomag.de/info/impressum.htm
https://www.theomag.de/info/spenden.htm
https://www.theomag.de/index.htm
https://www.theomag.de/liste.htm

Und trotzdem meinen manche, friher ware alles irgendwie schéner und gesitteter gewesen als
heute und fordern die Besinnung auf die vergangene Schénheit. Als ich das in einer Adventsbe-
sinnung Uber «erlésende Schénheit»3 las, war ich schockiert. Ernsthaft? Wann soll das gewesen

sein? Haben wir vergessen, dass die so gelobte frithere Welt der Eltern,

GroBeltern und UrgroBeltern zumindest in der Relation zu der unsri-
gen weitgehend unschén war? Erinnert sich niemand daran, dass
um 1900 die Juden auf den beliebten antisemitischen Postkarten
aus Karlsbad als Schweine dargestellt waren, aber natlrlich gut
gesittet mit Zylinder und Regenschirm als Accessoires dargestellt
wurden?* Haben wir vergessen, wie Juden in Streichers «Stlirmer»
seit 1926 verhetzt wurden? Antisemitische Postkarte, um
Und wie war das mit der Schdnheit, als in Verdun die Chemie
unter Freund und Feind verbreitet wurde? Bis heute sterben die

Menschen an den Folgen des Einsatzes dieser formal betrachtet

vermutlich schénen, weil asthetischen Formel.

Modell von Senfgas

Und war dann, Jahrzehnte spater, als 1945 «heller als tausend
Sonnenx»> die Atompilze Uber Hiroshima und Nagasaki aufstie-
gen, die Welt immer noch in Ordnung? Darf man die unbestreit-
bare Asthetik des Atombombenpilzes - zumindest, sofern man
nicht von den Folgen betroffen ist — goutieren und kann man

das, ohne an die unabwendbaren Folgen zu denken? Atombombenabwurf dber Hiroshima

Und wie war das 1000 Jahre vorher, als die Bauern nicht wussten, ob die Saat, die sie in die
Erde einbrachten, fir mehr als ein halbes Jahr Ertrage brachte und sie danach von Wurzeln aus
den Waldern leben mussten. Anschaulich beschreibt Georges Duby in «Die Zeit der Kathedra-

len»® die Lebenswirklichkeit der Menschen um die Jahrausendwende:

Das ist das Abendland im Jahre tausend ...: Eine wilde Welt, eine Welt in
den Fdngen des Hungers. Trotz der diinnen Besiedlung ist die Bevdl-
kerung in Wirklichkeit immer noch zu zahlreich. Sie k&mpft mit fast
bloBer Hand gegen eine unzugéngliche Natur, deren Gesetzen sie er-

liegt, gegen einen unfruchtbaren, weil unzulénglich bearbeiteten Boden.
Kein Bauer, der ein Korn sét, rechnet in einem nicht allzu schlechten Jahr

damit, mehr als drei zu ernten - genug, um bis Ostern Brot zu essen. Danach
muss man sich wohl oder (bel mit Krdutern oder Wurzeln begniigen, jener Ge-
legenheitsnahrung, die man dem Wald und den steilen Flussufern abringt. Mit leerem Ma-
gen verzehren sich die Ackerbauern wdhrend der groBen Sommerarbeiten vor Midigkeit,
in Erwartung der ndchsten Ernte. Ist die Witterung - wie gewdhnlich - unglinstig, fehlt das

Korn noch frither und die Bischéfe miissen die Verbote aufheben, die Ordnung der Riten

verletzen und erlauben, dass in der Fastenzeit Fleisch gegessen wird. Und manchmal, wenn

liberméBige Regenfille den Boden durchtrédnkt und die herbstliche Pflugarbeit behindert,
wenn Stlrme die Ernten niedergedriickt und vernichtet haben, verwandeln sich die ge-
wohnten Mangelzusténde in wahre Hungersnéte, die Zeiten des groBen tédlichen Elends.”




-m = o -._ oy 2 5 - == & =
Postlapsarische Situation auf der Bernwardstir am Dom von Hildesheim, ca. 1015

Das beschreibt die Zeit, in der die «schénen» Domtilren in Hildesheim entstanden. Aber wer von

den Bauern in den Gebieten rund um Hildesheim mochte dort ein Lob der Schénheit sprechen?

Sie empfanden sich eher in jener Situation, die Gott in Genesis 17 angekiindigt hatte:

»Weil du auf die Stimme deiner Frau gehért und von dem Baum gegessen hast, von dem
ich dir geboten hatte: >Du sollst nicht von ihm essen<, deswegen: Verflucht ist der Acker-
boden um deinetwillen. Dein Leben lang sollst du dich nur mit Mihe von ihm ernéhren.
Dornen und Disteln lasst er fir dich aufsprieBen, so musst du das Kraut des Feldes essen.
Im SchweiB deines Angesichts sollst du Brot essen, bis du zum Acker zurlickkehrst, von
dem du genommen bist. Ja, Erde bist du, und zur Erde kehrst du zuriick.« (Gen 3, 17-19.)

Wie war das um das Jahr 1300, als Giotto di Bondone fiir den Sohn des Wuche-

rers Scrovegni, der sein Geld mit dem Auspressen der lokalen Bevdlkerung ver-
dient hatte (und deshalb in Dantes Gottlicher Komdodie® auf immer in der Holle
schmort), die «schéne» und einzigartige Arenakapelle in Padua baute .'
und ausmalte? Sinn und Zweck des Ganzen war es, den Vater aus der
Hdlle zu holen. Ist aber mit der unbestreitbaren Schdnheit des so
entstandenen Werks das Leid der Bevolkerung «abgedungen»?

Die Idee, dass Jenseits von Eden «Schénheit» jemals etwas an- Detail aus der Weltgerichtsdarstel-
deres war als die Schénheit in den Augen einiger Herrschender lung in der Scrovegni-Kapelle
und Reicher, ist merkwurdig aus der Zeit gefallen. Man kann natirlich einen funktionalen, vor-
modernen Begriff von Schénheit verwenden, Schénheit im Sinn von «das ist mir angenehm»,
«das halte ich fir geeignet» oder «das scheint mir nttzlich zu sein». Schén gekleidet heiBt
dann, dem jeweils herrschenden oder auch dem woken Geschmack zu entsprechen. Das ist die

Kim-Kardashian-Logik: Sein hei3t schdn zu sein. Aber wer wollte der folgen?



Die ungestillte Sehnsucht nach dem Schénen

Heute aber, so meinen einige, ist die Welt einfach nicht mehr so schon zivilisiert wie in fritheren
Zeiten, sie wiinschen sich daher eine «erlésende Schonheit». An der Sehnsucht nach Schénheit
ist ja an sich nichts Falsches, aber das Wort «erldsende» verweist ja schon darauf, dass dies
eher eine regulative Idee ist als lebensweltliche Wirklichkeit — und, was immer der deutsche

Idealismus vertreten hat, die Schénheit selbst erlést uns auch nicht. Zu meinen,

dass friher fast alles schéner war als heute, und es daran festzumachen, dass sich 6
die Menschen nicht mehr richtig zu kleiden und zu benehmen wissen, ist doch arg
(klein-)blrgerlich. Weil die weniger Beglterten Primark-Klamotten tragen,
meint man, die Hasslichkeit triumphiere. Welches Subjekt vertritt so etwas?
Nebenbei bemerkt, die Nobilitierung des Hasslichen war einmal «der revo- / ¥
lutionare Beitrag des Christentums zur Schénheit». Stattdessen wiinscht
man sich heute Theologen als Dandys?® Das hatte ja etwas. Aber der

schone Schein macht noch keine bessere Welt, er erweist die Welt nur

Adolf Harnack in einer Karikatur.

als erlésungsbediirftig. Vermutlich geht es aber eher um - Kitsch. Der Kladderadatsch, 1905

Die unbestreitbare Asthetik der Atompilze, deren krankmachende Atome, die sie verbreiten, sich
tief in die Gene meiner in den 50er-Jahren geborenen Generation eingeschrieben haben, die
unbestreitbare Schonheit der Modelle der chemischen Formel von Senfgas, die nicht zu leug-
nende Asthetik der Bernwardstiiren in einer Zeit, in der die Menschen vor Hunger starben, all
das macht das Lob des Asthetischen ambivalent. Ich kann weder in der Vergangenheit noch in

der Gegenwart ungebrochen Schénheit erkennen. Wir leben in einer gefallenen Schépfung.

~ESs gibt ein Bild von Klee, das Angelus Novus heiBt. Ein Engel ist
darauf dargestellt, der aussieht, als wédre er im Begriff, sich von
etwas zu entfernen, worauf er starrt. Seine Augen sind aufgerissen,
sein Mund steht offen und seine Fliigel sind ausgespannt. Der En-
gel der Geschichte muss so aussehen. Er hat das Antlitz der
Vergangenheit zugewendet. Wo eine Kette von Begebenhei-
ten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe,
die unablédssig Triimmer auf Triimmer hauft und sie ihm vor
die FiiBe schleudert. Er méchte wohl verweilen, die Toten wecken
und das Zerschlagene zusammenfligen. Aber ein Sturm weht vom
Paradiese her, der sich in seinen Flligeln verfangen hat und so stark
ist, dass der Engel sie nicht mehr schlieBen kann. Dieser Sturm
treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Riicken kehrt,

Angelus Novus
wéhrend der Triimmerhaufen vor ihm zum Himmel wdchst. Das, Paul Klee 1921

was wir den Fortschritt nennen, ist dieser Sturm."1°

Der Blick in die Vergangenheit offenbart uns beileibe keine gesitteten Verhaltnisse - allenfalls
unter ein paar Privilegierten, die vom Leid des Rests der Welt profitierten. Vielmehr leben wir in
einer Katastrophengeschichte deren Ende nicht abzusehen ist. Der Trimmerhaufen wachst tat-
sachlich in den Himmel, nur der Abbruch der Geschichte kénnte die Katastrophe beenden. «Dass

es so weitergeht, ist die Katastrophe».!!


https://www.theomag.de/159/PDF/am885.pdf
https://www.theomag.de/159/PDF/am885.pdf

Ein/Der Moment, als die Schonheit zerbrach

Es gibt nicht nur einen Engel der Geschichte,
sondern auch jenen Erzengel Michael (= Wer

ist wie Gott?), der das Paradies bewacht:

Da schickte Adonaj, also Gott, sie fort aus
dem Garten Eden, damit sie auf dem Acker
arbeiteten, von dem sie genommen wur-
den. So vertrieb sie die Menschen und lie
Ostlich des Gartens Eden die Kerubim la-
gern, dazu die Flamme des zuckenden
Schwertes, um den Weg zum Baum des Le-
bens zu bewachen.?

Der Renaissancekiinstler Masaccio hat 1427 in
der Brancacci-Kapelle in Florenz nicht nur die
Vertreibung dargestellt, sondern visuell auch
relativ prazise den Moment festgehalten, in
dem die «objektive» Schénheit fir den Men-

schen zerbrach. Was philosophisch im Wechsel

vom 18. ins 19. Jahrhundert im Gefolge von
Immanuel Kants «Kritik der Urteilskraft»!3 ins
Bewusstsein kam, ist theologisch der Moment,
in dem Adam und Eva das Paradies verlassen
mussen. In der post-lapsarischen Welt kann es
allenfalls noch «subjektive», vergehende
Schénheit geben. Wir erfahren beim Urteil
«Das ist schén» mehr iber die sich AuBernden
als Uber den beurteilten Gegenstand. Naturlich
ist auch Masaccios Fresko von 1427 «schén»
im Sinne der kinstlerischen Gestaltung, der
perfekten Darstellung der menschlichen Ver-
zweiflung, der Entdeckung und Entwicklung
der Perspektive, dem realistischen Humanis-
mus, der darin zum Ausdruck kommt. Das

wurde in der europdischen Kunstwelt unmittel-

bar so empfunden. Und doch bezeichnet dieses

. . . ] Masaccio, Vertreibung aus dem Paradies, 1427,
schdéne und Uberaus dramatisch erscheinende Brancacci-Kapelle Florenz

Fresko den Moment, in dem die objektive Schdnheit zerbricht. Jenseits von Eden gibt es nur
noch eine gebrochene Welt, eine Welt der Arbeit und des Leidens. Dieses Wissen um die trige-
rische Seite der Schdnheit bewahrt die Menschheit durch ihre Geschichte hindurch. Aber erst im

19. Jahrhundert wird es dann sprichwértlich: «Es ist zu schon, um wahr zu sein», 14



Drei Zwischenschritte

Zwischenschritt 1: Der Wortindex von «Schonheit»

Willicn Tokens)

=] o = =] o = o o o
= L

— SChDADeIT Gesami  ———— Schinheit Bellerristik Schinheir: Cebrauchsliveranur

Schisnheir Wissenschaft

Schisnheit Feitung

Wenn man dem Digitalen Woérterbuch der deutschen Sprache glauben kann, dann kennt der
Gebrauch des Wortes Schonheit seit 1760 nur eine Tendenz: ricklaufig — und es ist egal, ob es
sich um Gebrauchsliteratur, Belletristik oder Wissenschaft handelt. Nur die Zeitungen bleiben

auf einem etwa gleichbleibenden, aber deutlich niedrigerem Niveau.!>

Vor 1760 steigt der Gebrauch des Wortes stein
an. Es beginnt, wie wir auf der nebenstehenden
Grafik sehen, um etwa 1600 und verstarkt sich
nach 1700 noch einmal und erreicht seinen Ho-
hepunkt 1760. Die stichprobenartige Uberprii-
fung unter den von Google gescannten Blichern
verweist bei den Spitzenwerten auf die Literatur

des Barock.

Charakteristisch sind etwa Titel Uber den «Streit der Schénheit und
bﬂ%bﬁnﬂmuuobﬂﬁumw

Eeogogin Begnnart
Ot fooolan SEntale Tugens

Sulﬁlmd\m;,rlrn iﬁnﬁm unbd Frauen
e

MARIA ANNA,

(B:Emul-g:htné%?l mmnmm

der Tugend», eine Hochzeitsgabe des pfalzischen Kurflrsten Johann
Wilhelm 1678 zur Hochzeit mit Anna Maria Josepha.® Der barocke

Mensch gefallt sich in der Beschwdrung von Schénheit und Tugend e
in einer Zeit, die durchweg von Kriegen gekennzeichnet war. Zwar JOH. V\!/}EHELM

Iipmli'nﬂnnu!bmlll ften Chuc-uny fil
o e T

ist der sog. DreiBigjahrige Krieg 1648 mit dem Westfalischen Frie-

Blmﬁhﬁﬂ;ﬁllzrpﬁnmn
. . . &;rfrtulttb&aiswurrs'ﬁag
den beendet worden, aber noch toben diverse andere Kriege in Eu- e

mmwﬂé&ww ".‘."..73"? itrficligen

ropa: der Englisch-Niederlandische Krieg, die Kriege Ludwigs XIV. ot o
(zu denen der Autor Johann Wilhelm im Rahmen des Pfalzischen
Erbfolgekriegs beitragt) und der groBe Tirkenkrieg, der die Tlrken
vor Wien flhren wird. Es scheint so, dass immer dann, wenn Schénheit beschworen wird, die

Welt gerade nicht schén ist, sondern im Argen liegt.

«Der Blirger wiinscht die Kunst (ippig und das Leben asketisch:
umgekehrt wére es besser.»1”



Zwischenschritt 2: Goethe — Zum Augenblicke

Vielleicht ware es daher gut, doch noch einmal an die tiefe Skepsis zu erinnern, die nicht nur die
aufklarerische deutsche Kultur gegeniber der unkritischen Verklarung des Schénen angesichts
des Elends der Welt hat.

Die Frage, welche Rolle die Schénheit in der Beziehung zur Erkenntnis und zum Wissen hat,
durchzieht beide Teile des Dramas Faust von Johann Wolfgang von Goethe.'® Im ersten Teil ist
Faust ganz der Erkenntnis verpflichtet und sieht in der Schénheit, vor allem der nicht formal
asthetisch reflektierten Schénheit, ein Hindernis auf dem Weg zur Erkenntnis, weil es einen dazu
bringt, im Moment - im Augenblick - zu verharren. Das aber bedeutet, wie Goethe es so schon

formuliert, sich auf ein «Faulbett»'° zu legen:

Werd ich zum ?u ocIlcl«s

«Werd ich beruhigt je mich auf ein Faulbett legen, sagen: Verwel

3
So sei es gleich um mich getan! "“g?l’ﬁu': c.ﬁh :221n
Kannst du mich schmeichelnd je beliigen, aem‘g:nbrgm gehl ich

Dass ich mir selbst gefallen mag,
Kannst du mich mit Genuss betrigen -
Das sei flir mich der letzte Tag!

Die Wette biet ich!» ...

«Werd ich zum Augenblicke sagen:
Verweile doch! du bist so schén!

Dann magst du mich in Fesseln schlagen,
Dann will ich gern zugrunde gehn!>

Der so besiegelte faustische Pakt aus Johann Wolfgang von Goe-
thes 1808 erschienenem Faust I benennt die Skepsis des For-
schers Faust gegenliber dem nur schénen Schein. Er, dessen Stre-

ben nach Erkenntnis und nach Wissen sein Wesen bestimmt, will

seine Seele in dem Moment an den Teufel Ubergeben, in dem er

sich auf das «Faulbett» legt und nicht mehr weiter strebend sich

Die Wette
Illustrierte Klassiker, Faust, 1962

bemuUht, sondern sich mit dem schdénen Schein zufriedengibt.

Die Wette, die er mit Mephisto eingeht, hat somit folgendes zum Inhalt: sollte es dem Teufel
gelingen eine Situation herbeizufiihren, mit der Faust so zufrieden ist, dass er den fir ihn typi-
schen "faustischen" Drang nach Wissen und Erkenntnis vergisst, und lieber im Augenblick ver-
weilen mdchte, weil alles getan und zu einem schdnen Bild geronnen ist, dann soll der Pakt

erflllt sein und seine Seele dem Teufel gehoéren.

Nun ist damit noch kein letztes Urteil Gber die Schdnheit gesprochen, aber sie wird in einer Form
kategorisiert, die der Ablehnung des nicht Niitzlichen und Luxuridsen dhnelt, wie sie der Okonom
und Soziologe Thorstein Veblen in seinem 1899 erschienen Buch «The Theory of the Leisure

Class»20 artikulierte.



Im ersten Teil des «Faust» ist es das natiirliche Schoéne,
das verletzliche Schone, aber auch das verflihrerische
Schone, das dem Forschenden die Sinne vernebelt und der
wahren Erkenntnis im Weg steht. Exemplifiziert wird das,
Ausdruck einer patriarchalischen Welt, an der Figur von
Gretchen. (Theologen hatten vermutlich, um das vorweg-
zunehmen, an dieser Stelle die «Sinderin» aus Lukas 7
genommen.) Fir Mephisto, also den Teufel, ist Schdnheit
funktional, ein Mittel zum Zweck, es dient der Verflihrung
- so wie schon bei der Schlange im Paradies, die die Kim

Kardashian-Logik formuliert: «dass es gut ware, von dem

Baum zu essen, dass er eine Lust war fir die Augen, be-
gehrenswert war der Baum, weil er klug und erfolgreich & : \ -
. . . hlink, h , 1834
machte.» (Genesis 3, Bibel in gerechter Sprache) Gustav Schiink, Gretchens Stuibe, 183
FUr Faust ist Schonheit an dieser Stelle kein absoluter Wert, eher héchst ambivalent. Sie ist nur
dann positiv, wenn sie mit Moral, Verantwortung und Menschlichkeit verbunden ist - sie ist somit

etwas Vorlaufiges.?!

Es gibt aber auch das intelligible Schéne, das asthetisch Reflektierte,
welches in Faust II zum Ausdruck kommt und dort von der Figur der
antiken Helena exemplifiziert wird. Die antike Helena ist weit mehr als
nur eine schdne Frau - sie ist fur Faust das Sinnbild des klassischen
Schénen schlechthin. Das zeigt sich auf mehreren Ebenen. Helena
stammt aus der griechischen Antike und steht damit symbolisch fur
das klassische Schénheitsideal: MaB3, Harmonie, Ausgewogenheit, au-

Bere Schonheit in Einheit mit Ordnung und Form.

Im Gegensatz zu Gretchens innerlich-moralischer Schdnheit ist He-
lenas Schdnheit «objektiv», vollkommen, zeitlos. Schénheit wird hier
entworfen als Idee, nicht als schénes Individuum. Daher ist die Figur
der Helena weniger psychologisch ausgearbeitet als andere Figuren.
Sie wirkt entrickt und symbolisch, fast wie eine lebendige Statue.
Dadurch wird klar: Sie ist die Idee des Schénen, nicht einfach eine
Frau mit einer (fatalen) persénlichen Geschichte. Sie verkdrpert so

etwas wie die Verbindung von Schénheit und Kunst.

Am Ende entschwindet Helena freilich wieder in ihre mythische
Welt. Daraus kénnen wir erkennen: Schoénheit ist erhaben, aber

nicht festzuhalten, sie gehért eher zur Sphare der Idee als zur

menschlichen Existenz.

Helena, Gartenstatue



Letztlich kommt es, wie es kommen musste, Faust erliegt dem asthetischen Augenblick:

Ja! diesem Sinne bin ich ganz ergeben,

Das ist der Weisheit letzter Schluss: Eroudo "'::;' :":I" cie e

Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben, gcs;: un"E, by it °" i Grund'al '?.'?l
steh n.

Der tadglich sie erobern muss. Lo  Torval1e doch gomblacaotuey

Und so verbringt, umrungen von Gefahr,

Hier Kindheit, Mann und Greis sein tichtig Jahr.
Solch ein Gewimmel mécht' ich sehn,

Auf freiem Grund mit freiem Volke stehn.

Zum Augenblicke dlirft' ich sagen: :
Verweile doch, du bist so schon! Das Ende der Wette

Es kann die Spur von meinen Erdetagen Illustrierte Klassiker, Faust, 1962
Nicht in Gonen untergehn. -

Im Vorgefiihl von solchem hohen Gllick

GenieB' ich jetzt den hochsten Augenblick.

Tatsachlich erliegt Faust hier (zumindest im Konjunktiv) der Gau- 1 M'T e e
kelei des Mephisto, denn der Graben, der zur Entwdasserung des ,,,,, m ﬁ“&."m
Landes dienen soll, um den Menschen eine neue Heimstadt zu bie- :
ten, ist in Wirklichkeit das Grab, das die Lemuren (Totengeister)
flir den erblindeten Faust graben. Das Schéne, der hdchste Au-

genblick ist eine Illusion.

Goethes «Faust» ist keine Absage an die Schénheit, sondern der

Verweis auf die Bedeutung des «schdnen Schein», nur zweite

Lemuren schaufeln Fausts Grab
Wirklichkeit gegeniber der Wirklichkeit zu sein. Illustrierte Klassiker, Faust, 1962

«Das wagt doch der Mensch in der Kunst: die gegenwértige Wirklichkeit in ihrem schép-
fungsméaBigen Das-Sein, aber auch in ihrem So-Sein als Welt des Sindenfalls und der
Versbhnung nicht letztlich ernstzunehmen, sondern neben sie eine zweite, als Gegenwart
nur héchst paradoxer Weise mégliche Wirklichkeit zu schaffen, ohne von jener loszukom-
men ... alles kinstlerische Schaffen ist im Prinzip futuristisch; es wird aber auch immer
wieder auf die Wirklichkeit zuriickkommen, sie neu zu gestalten, sie verwandelt zu sehen
und zu zeigen, die von Gott geschaffene, die mit Gott verséhnte Wirklichkeit, aber nun
diese als erloste Wirklichkeit, in ihrer geahnten, vorweggenommenen Vollendung, insofern
eine verklarte, gereinigte Wirklichkeit, wobei es doch fraglos um viel mehr geht als bloB
um Verkldrung, sofern darunter nicht ausdriicklich die Herausarbeitung des Eigentlichen,
Letzten, Endgdltigen in der Wirklichkeit verstanden wird. Aisthesis ist, wo sie wirklich statt-
findet, Empfinden der wirklichen, der kiinftigen Wirklichkeit. Und Kunst ist Schaffen aus
dieser Empfindung.»??

Dieser nach Karl Barth grundsatzliche Charakter der Kunst und des Schénen, ihr auf Erlésung
vorausweisender, diese aber nicht einlésender Charakter, wird aber unterlaufen und zerstort,
wenn man ihn an Kleidung und Habitus festmacht, wenn man m.a.W. Kultur und Zivilisation
verwechselt. Das Schéne erlést uns nicht (auch Faust nicht), es verweist uns - zumindest theo-

logisch gedeutet — auf unsere Erldsungsbedirftigkeit.



Zwischenschritt 3: Adornos Uberlegungen zum Schénen in den Minima Moralia??

Das eingangs als Motto vorangestellte Zitat aus der
Minima Moralia von Theodor Adorno spiegelt die
Haltung der kritischen Intellektuellen nach 1945 -
zumindest jener, die sich mit Auschwitz auseinan-
dergesetzt hatten. Letztlich geht es um das Ver-
haltnis von (Natur-) Schénem und Leid. Die expli-
zite Auseinandersetzung mit dem Thema Leiden
wird in den ,Minima Moralia® nur sehr behutsam
angegangen, das Wort selber kommt kaum vor.
Dies ist nicht zuletzt darauf zurtickzufiihren, dass
eine derartige Erdrterung des Leidens diesem ge-
genlber inadaquat ware, weil sie das Leiden in
sinnhafte Kategorien Uberflihren wiirde. Keine po-
sitive Bestimmung vermag dem Leiden Sinn abzu-

gewinnen:

~Ich glaube, wenn Sie von den falschen Vorstel-
lungen von Tiefe in Philosophie sich befreien
wollen, dann ist die Befreiung von jener soge-
nannten Sinngebung des Leidens dafiir eine der
wichtigsten Bedingungen".?*

Vincent van Gogh, Bliihender Pfirsichbaum,
Arles 1888

Andererseits ist das Thema in der Mehrzahl der Aphorismen implizit prasent. Ist in der ,Negati-

ven Dialektik" ,das Bedlrfnis, Leiden beredt werden zu lassen, ... Bedingung aller Wahrheit"2°

und ware nach der ,Asthetischen Theorie" eher zu wiinschen, dass Kunst verschwénde, ,als dass

sie das Leid vergaBe"?%, so wird das Leiden in den ,Minima Moralia“ zur Folie, vor dem sich alles

zu verantworten hat:

,Wer sich die Erkenntnis vom Anwachsen des Entsetzens entwinden ldsst, verfdllt nicht
bloB der kaltherzigen Kontemplation, sondern verfehlt mit der spezifischen Differenz des
Neuesten vom Vorhergehenden zugleich die wahre Identitit des Ganzen, des Schreckens

ohne Ende"%’,

Aus diesem Grunde gilt es einig zu sein ,mit dem Leiden der Menschen: der kleinste Schritt zu

ihren Freuden hin ist einer zur Verhartung des Leidens".?® Dieser Vorbehalt der compassio tritt

auch dort in Kraft, wo unwillkirliches Verhalten, spontane Reaktion, eben Aisthesis, Positives

gewahrt:

~Noch der Baum, der bliiht, ligt in dem Augenblick, in welchem man sein Bliihen ohne den
Schatten des Entsetzens wahrnimmt; noch das unschuldige Wie schén wird zur Schmach
des Daseins, das anders ist, und es ist keine Schénheit und kein Trost mehr auBBer in dem
Blick, der aufs Grauen geht, ihm standhélt und im ungemilderten Bewusstsein der Negati-
vitdt die Moglichkeit des Besseren festhéalt"??, - ,Was waére Gliick, das sich nicht mé&Be an

der unermessbaren Trauer dessen was ist?"30



Nicht ganz deutlich wird an dieser Stelle, wie die Erinnerung bzw. das Eingedenken des Leidens
die Wahrnehmung verandert bzw. verandern soll. Ist bereits das Blliihen eines Baumes eine
Lige? Das impliziert der merkwirdige Subjekt-Objekt-Wechsel im Satz: ,der Baum ... llgt,
(wenn) man sein Blihen ohne den Schatten des Entsetzen wahrnimmt®. Das wlirde den Wahr-
heitsstatus des Naturschénen von der ethischen Haltung des Betrachters abhangig machen. Oder
ist nur die Wahrnehmung des Bliihens eines Baumes unwahrhaftig, wenn ich es ohne Entsetzen
wahrnehme? Aber inwiefern kann der ,Augenblick®, versteht man unter ihm ein unwillktirliches,

spontanes Wahrnehmungs-Verhalten, ethisch gepragt sein?

Zu vermuten ist, dass Adorno hier einen Gedanken, der fiir seine Theorie der Wahrnehmung
eines Kunstwerks zutreffend ist, auf das Naturschone Ubertragt: dass namlich das rezipierende
Subjekt ,insofern flir das Kunst-Sein des Werkes wesentlich (ist), als es den dem Werke imma-
nenten Aktcharakter freisetzt".3! Unbestritten sei, dass die Wahrnehmung des Schénen nicht als
Kompensat des Leidens instrumentalisiert werden darf. Das ware der unertragliche Versuch,
dem Leiden einen Sinn zu geben. Insofern das ,Wie schén"™ zur Ausrede fiir die Schmach des
Daseins gemacht wird, wandelt es sich von der spontanen Reaktion zur Ideologie. Nicht einsich-
tig bleibt jedoch, inwiefern bereits die Wahrnehmung selbst von diesem Einwand betroffen sein

soll.32

Auch wenn das Leiden in den meisten Aphorismen namenlos bleibt, hat es im 20. Jahrhundert
einen konkreten Ort bekommen: Auschwitz.33 ,,Auschwitz" bezeichnet nicht eine nur graduelle

Steigerung des perennierenden Grauens, ,sondern dessen Fortschritt zur Holle".34

kk >k

Weihnachten als kulturprotestantisches Fest A

Der Artikel von Ralf Frisch auf zeitzeichen.net war eigentlich nur Anlass
meiner Uberlegungen zur Asthetik des Schénen und des Hésslichen im
Christentum nicht nur im 21. Jahrhundert. Es hatte mich geargert,
dass nun auch noch Theologen affirmativ der blrgerlichen Tendenz
zur Verklarung von Weihnachten als schénem Familienfest mit ru-
dimentarer religiéser Bindung nachgaben. Nichts gegen verklarte TR
Kinderaugen, aber ist das der Sinn der biblischen Weihnachts-
erzahlung? Man muss sich nicht die Rigiditat friherer Predi-
ger:innen des 20. Jahrhunderts aneignen, die in ihren Pre-

digten auf die Kommerzialisierung des Weihnachtsfestes — ™2 o e
schimpften, aber meines Erachtens muss man nicht die
nun wirklich pseudo-religidse und nicht theologische
Zurichtung von Weihnachten mit ihrer kapitalisti-

schen Camouflage gutheiBen. Das ist mir dann doch

zu viel kritisierbare Religion im Sinn von Karl Barth.



Der Systemtheoretiker und Soziologe Dirk Baecker hat in der Weihnachtsausgabe der taz dazu
einige sehr treffende und weiterfiihrende Gedanken geduBert, die ich mir auch auf zeitzeichen

aus der Feder eines Theologen / einer Theologin gewlinscht hatte.

Kurz zusammengefasst: Unter der Uberschrift ,,Nachdenken (iber Weihnachten: Die Rache
des Profanen am Sakralen"3> hatte Dirk Baecker kulturell und philosophisch ber das
Weihnachtsfest reflektiert. Er verwies darauf, dass eigentlich Ostern das wichtigste christ-
liche Fest ist, wéhrend Weihnachten im Laufe der Zeit zu einem Fest geworden ist, das
Religion, Kommerz und birgerliche Familienfeiern verbindet — mit einen Schwerpunkt auf
Geschenken, besonderen Speisen und familidren Ritualen. Baecker argumentiert, dass das
heutige Weihnachtsfest weder rein religiés noch rein profan sei, sondern eine dritte Kate-
gorie darstelle: ein ,besonderes Fest", das traditionelle sakrale Elemente (wie Geburt
Christi) mit profanen Elementen (Weihnachtsbaum, Weihnachtsmann, Konsum) ver-
schmelze. Baecker sieht genau darin eine Art , Implosion" des christlichen Glaubens:
Was einst heilig war, ist vielfach zu folkloristischer Tradition geworden, in der Sentimenta-
litét, Familienfeiern und Geselligkeit im Vordergrund stehen. Gleichzeitig betont er, dass
diese Mischung aus Sakralem und Profanem dem Fest eine besondere Bedeutung verleiht,
selbst fiir Menschen ohne religibsen Glauben - als Feier der ,Unwahrscheinlichkeit unseres
Lebens". Fiir Baecker heiBt das zusammengefasst: Weihnachten ist nicht nur ein religiéses
Fest, sondern ein kulturelles Phdnomen, in dem alte religiése Elemente mit modernen Kon-
sum- und Familienritualen zu einer neuen Form von Festlichkeit verwoben sind.

Das finde ich erhellend. Es ist so herrlich unpolemisch und aufklarerisch zugleich. Es lasst auch
den Kritiker:innen des kommerzialisierten Weihnachtens den Raum, seinen Beobachtungen zu-
zustimmen. Es muss nicht die ethisch Engagierten und Konsumkritischen verachtlich machen,
um den Sinn des Weihnachtsfestes — wenn nicht als sakrale, so doch - als profane Familienfeier
zu plausiblisieren. Flir Baecker bleibt Weihnachten eine Feier, die Uber sich hinausweist. Man
kdnnte das in kritischem Sinn Kulturprotestantismus in Reinkultur nennen - im heutigen Weih-

nachten erfolgt die Verschmelzung von sakularer Weltkultur und traditioneller Religion.

Wie erbarmlich ist dagegen die Klage Uber die nicht anstan-
dig Gekleideten in der Adventsbesinnung von Ralf Frisch.
Als wenn die Weihnachtsbotschaft nicht gerade an jene er-
gehen wiirde, die den herrschenden Kleidungskonventio-
nen eher nicht genigen kénnen, den Hirt:innen auf dem

Felde?

Im Marchen von Hans Christian Anderson «Das kleine Mad-
chen mit den Schwefelhdlzern»3¢ wird dem Kind die Zusage
nicht verweigert, weil es nur notdurftig bekleidet ist. Kalte
zeigen nur die Blrger:innen, die dem «hasslich» gekleide-

ten Madchen die Anerkennung und die Hilfe verweigern.

Gerade das ist doch auch die GroBe der christlichen Erzah-

lung von der Asthetik Gottes, welche die Verkldrung des Das kleine Médchen hat eine Vision eines

.. . .. 37 Weihnachtsbaumes. Illustration von Anne
Gewohnlichen verkindet. Anderson (1874-1930).



Martin Luthers Magnificat-Auslegung

1520/21 schreibt Martin Luther an seiner Auslegung des Magnificat der Maria. Dabei akzentuiert
er auch grundlegende Aspekte der Asthetik Gottes (so man von derlei reden kann). Gott so lasse
sich zeigen, wolle, anders als die Menschen, aus dem Nichts etwas machen. Sein Blick richte

sich dorthin, wo das Gewdhnliche sei. Luther fundiert das lebensweltlich:

Das erfahren wir taglich, wie jedermann nur (ber sich (hinaus) zur Ehre, zur Gewalt, zum
Reichtum, zur Gelehrsamkeit, zu gutem Leben und allem, was groB3 und hoch ist, hinstrebt.
Und wo solche Menschen sind, denen hdngt jedermann an, da lduft man (hin)zu, da dienet
man gern, da will jedermann sein und der Hbéhe teilhaftig werden, so dass nicht umsonst
S0 wenig Kbénige und Fiirsten in der Schrift als fromm beschrieben sind.

Umgekehrt will niemand in die Tiefe sehen, wo Armut, Schmach, Not, Jammer und
Angst ist, davon wendet jedermann die Augen ab. Und wo solche Leute sind, davon lauft
jedermann weg, da fliehet, da scheuet, da (ver)ldsst man sie und denkt niemand (daran),
ihnen zu helfen, beizustehen und zu machen, dass sie auch etwas sind. Sie missen so in
der Tiefe und niedrigen, verachteten Masse bleiben. Es ist hier kein Schépfer unter den
Menschen, der aus dem Nichts etwas machen wolle, wie doch Paulus Rémer 12, 16 lehret
und sagt: »Liebe Briider, trachtet nicht nach hohen Dingen, sondern haltet euch herunter
zu den niedrigen. «38

Aber die welt und menjden augen thun widderfinnijd), die fehen nur
uber fid), wollen ya Hod) favenn, rie Prover. rrr. jteet: ‘G2 tjt ein vold, demt zpe. 20, 13.
jein augen yhn die Hohe jehen, unnd jeine augpran® yn die Hobe geriht’. Das
»0 exfaven ioir teglid), wie yderman nur uber fid) jur ehre, Fur gewalt, jum
reichtumb, jur funit, ju gutem leben, und allem, a3 grojy unnd hod) iit,
fi) bemubet. Und two jolche leut fein, den Hangt pderman an, da leuffet
man ju, da diemet man gern, da wil iderman feinn und der Hobe teilhafftig
toerden, daz nit wmbjonjt ynn devr jdrifft 3o twentg funig und Furjten frum
25 bejd)rieben jein. 2Widderumb ymn die tieffe wil niemant fehen, wo avmut,
jmad), not, jamer und angjt ijt, da wendet yderman die augen vom. Und
oo jold) leut jein, da leuffet yderman von, da fleugt, da jchervet, da lej3t
man fie, und dendt niemant yhnen ju bhelffen, bey jtehn und madjen, daz fjie
aud) etivas fein. Miujzen aljzo ynn der tieffe unnd nidrigen, vorvadhten mai;
0 bletbenn. G35 1t hie fein jdhepfier unter dem menjdjen, der aujy dem nicht
twolle etivas madyen, wie dod) fanct Paulus Ro. xij. levet unnd fpricht: Lieben Rom. 12, 16.
bruder adytet nit die hoben dinge, Jjondernn fugt euch ju den midrigenn’,

«Etwas machen» - das nun gerade kein Grundkurs in Sittsamkeit und Kleiderausstattung, son-
dern am wahrsten Sinn die Verklarung des Gewdéhnlichen - so wie wir sie auch in der Kunst der
Moderne finden, die sich den Urinoirs, den Plakatabrisswanden und den Elendsviertel zugewandt
hat.3°® Hannes Bohringer nennt das die «christliche Struktur der modernen Kunst“, die dazu

fihre, dass das Jenseitige und Erhabene

~gerade in seinem Herabstieg und seiner Durchdringung mit dem ihm ganz und gar Inada-
qguaten, dem Gewdhnlichen, Alltdglichen, Ordindren, Materiellen, Gegensténdlichen, Trivi-
alen, Kriminellen, Simplen sichtbar zu machen, wie es etwa von Dada, Fluxus oder der Pop
art unternommen wurde. Hierzu gehért auch die Tradition der modernen Kunst, in der
Kunst immer wieder auf Kénnen, Kunst und Kunstfertigkeit, auf Vollkommenheit und Per-
fektion zu verzichten.»4°



Offenbarungstheolog:innen sollten daher vorsichtig sein und sich vom allzu wohlfeilen Lobpreis
des Schénen und Perfekten fernhalten und sich lieber - darin hat der Soziologe Dirk Baecker
recht — an Ostern halten. Vor dem Kreuz entfaltet sich die christliche Botschaft von der Schénheit

- des Hasslichen.

Nietzsches Lehre#!

Jacob Taubes hat 1966 im Rahmen des Symposions «Die nicht mehr schénen Kiinste: Grenz-
phdnomene des Asthetischen» der Arbeitsgruppe «Poetik & Hermeneutik» (iber «Die Rechtferti-
gung des Hasslichen in urchristlicher Tradition»4? gesprochen. Er wies darauf hin, dass es Fried-
rich Nietzsche war, der wie kein anderer vor ihm, den revolutionaren Beitrag des Christentums
zur Asthetik der Moderne erkannt und benannt hat:
«Denn tiefer als alle Apologie des Christentums, die darauf aus ist, die Unterscheidung des
Christlichen vom Antiken zu verwischen, verstand Nietzsche den ,sermo humilis’ (d.i. der
niedere Stil, A.M.) des Paulus als eine Umwertung der religiosen, ethischen und &s-

thetischen Werte der Antike, die im Urchristentum sich anbahnt und langsam,
aber unaufhaltsam bis in die Poren unserer sinnlichen Anschauung dringt.»*>

In seinem 1888 abgeschlossenen Werk «Der Antichrist»%* schreibt Friedrich Nietzsche im Ab-
schnitt 51:
«Das Christentum hat die Rankine der Kran-

ken auf dem Grunde, den Instinkt gegen die
Gesunden, gegen die Gesundheit gerichtet.

Alles Wohlgeratene, Stolze, Ubermiitige, die
Schénheit vor allem tut ihm in Ohren und Augen
weh.

Nochmals erinnre ich an das unschdtzbare Wort
des Paulus; «Was schwach ist vor der Welt, was
toricht ist vor der Welt, das Unedle und Verachtete
vor der Welt hat Gott erwéhlet«: das war die For-
mel, in hoc signo siegte die décadence. - Gott am
Kreuze — versteht man immer noch die furchtbare
Hintergedanklichkeit dieses Symbols nicht? - Alles
was leidet, alles was am Kreuze hédngt, ist gottlich

. Wir alle héngen am Kreuze, folglich sind wir
géttlich ... Wir allein sind géttlich ...

Das Christentum war ein Sieg, eine vornehmere Ge-
sinnung ging an ihm zugrunde - das Christentum
war bisher das gréBte Ungliick der Menschheit. »

Man muss sehen, wie prazise und weitreichend Nietzsches Beobachtung ist. Danach kann man
nicht mehr einfach zur antiken Asthetik zuriickkehren. Das Christentum hat freilich, darauf hat
Taubes hingewiesen, genau das immer wieder versucht, indem es sich von der besonderen As-

thetik des Christentums abwandte und wieder der Verklarung des Schénen zuwandte.



Von der Besinnung zur Salbung

Wie kommt man nun von der Besinnung Uber das adventliche Geschehen und der sdkularen
Familienfeier anldsslich der Geburt Jesu zur Salbung in Bethanien? Denn die Salbungsszene steht
ja nun gerade nicht im Kontext des Adventsgeschehens, sondern im weiteren Kontext der Pas-

sion Jesu, sie nimmt dessen Leichensalbung vorweg.

Frisch braucht ein neutestamentliches Beispiel fir das, was er in dem von ihm skizzierten Sinn
fir Schonheit halt. Und er braucht einen biblisches Beispiel dafiir, was er flr eine verfehlte ethi-
sche Fokussierung gegen die von ihm skizzierte Pravalenz des Asthetischen hélt. Und da scheint
die unbenannte Frau bei Matth&us und Markus fiir Asthetik zu stehen und der Unwillen der nicht
naher benannten Jiinger fir eine Fixierung auf ethisch orientierte Wohlfahrtspflege. Nach meiner
Lesart handelt es sich jedoch eher um einen Konflikt zweier ethischer Verhaltensweisen, es geht
mit anderen Worten um Ethik gegen Ethik — und auch Jesus sieht hier keine Entweder - Oder,

sondern ein sowohl als auch.

Unethisch finde ich den Gebrauch der Salbungs-Geschichte, wenn man sich gar nicht der Hand-
lung der namenlosen Frau zuwenden will, sondern nur den 6kologisch Engagierten unter den
Religitsen dieser Republik eins auswischen will. Man begibt sich da — wie wir noch genauer sehen
werden - auf ein duBerst heikles Gebiet. Denn wie kann oder will man verhindern, dass an dieser
Stelle nicht nur der Text aus Markus und Matthdaus zur Geltung kommt, sondern sich ins Be-
wusstsein der Leser:innen (und ja offenbar auch der Redaktion von zeitzeichen) nicht auch die
anders fokussierte Erzahlung aus dem Johannesevangelium drangt, die in der antijudaistisch

motivierten Denunziation des Judas ihren Ausdruck findet?

Wenn man die Salbung der unbenannten Frau d&sthetisch

akzentuiert und ihr die am Allgemeinwohl

orientierte Haltung der anderen ge-
genlberstellt, steht man in Gefahr,
. letztere so zu beschreiben, wie es das
Joh.-Evangelium mit der Figur des Judas
als geradezu «archetypischen» verrate-
rischem Juden macht. Mir erscheint der
Schritt von der adventlichen Besinnung
zur Salbung Jesu durch die Frau als
Uberaus willkirliche Rhetorik
zur Denunziation der 6kologisch
Engagierten. Nur dass im konkre-
ten Fall das Beispiel keinen Sinn
macht - denn beide handeln ethisch

und aisthetisch zugleich.



Die Salbungen Jesu

Im Neuen Testament gibt es eine Reihe paralleler Erzéhlungen von Salbungen Jesu (neben der
gescheiterten Salbung am Grab, von der Mt, MK und Lk berichten): Die von Matthdus und Markus
Uberlieferte Salbung in Bethanien im Haus von Simon dem Aussatzigen, die von Lukas Uberlie-
ferte Salbung im Hause des Pharisdaers Simon irgendwo in Galilda, sowie die von Johannes Uber-
lieferte Salbung in Bethanien im Haus von Maria und Martha. In allen Variationen geht es, das
sollte man sich vorab klarmachen, keinesfalls um Fragen der Asthetik (die es in der Form, in der
wir heute das Wort gebrauchen, damals auch gar nicht gab) und auch nicht um Fragen der
Aisthetik (also der Sinnlichkeit) oder gar der erotischen Sinnlichkeit, sondern ausschlieBlich um
verschiedene Formen von Ethik. Wem kommt in welcher Situation wie mit welchen Motiven Auf-

merksamkeit und Zuwendung zu? Es geht um Abwagungen in der GUterethik.

Markus 14 Matthaus 26 Lukas 7 Johannes 12

e Bethanien e Bethanien e Galilaa e Bethanien

e Haus d. Simon e Haus d. Simon e Haus Pharisaer e Maria & Martha
e unbekannte Frau e unbekannte Frau e Slinderin e Maria

e salbt Haupt e salbt Haupt e salbt FliBe ¢ salbt FliBe

e Arger Jiinger e Arger Jiinger e Arger Phariséer e Arger Judas

e J: Gutes Werk / e J: Gutes Werk / ¢ J: Begrabnis
Begrabnis Begrabnis

Alle Erzéahlungen haben unterschiedliche Akzente.

e Bei Matthdus 26 und Markus 14 ist es eine unbekannte Frau, die Jesus das Haupt salbt

und dadurch den Unwillen der Jiinger erregt, die an das Wohl der Armen denken.

e Bei Lukas ist es eine Frau, von der man erfahrt, dass sie eine stadtbekannte Siinderin ist,
die die FiiBe von Jesus zundchst mit ihren Tranen netzt und dann mit Ol salbt und mit ihrem

Haar abwischt, was den Unwillen des gastgebenden Pharisders erregt.

e Bei Johannes ist es Maria, die Jesu FiiBe mit Nardensalbe einreibt und dadurch den Arger
des Judas erregt, der behauptet, es sei doch besser, es den Armen zu geben, in Wirklichkeit

es aber angeblich unterschlagen will.

Judas spielt also nur im Johannes-Evangelien eine Rolle, bei Markus und Matthdus ist es ein
Dialog von Jesus mit allen Jingern, bei Lukas ein belehrendes Gesprach mit einem Pharisder. In

drei Versionen werden Jesus die FiiBe gesalbt, in einer wird ihm das Ol aufs Haupt gegossen.

In der spateren volkskirchlichen Rezeption hat man diese Differenzierungen zwischen den Evan-
gelien schnell aufgegeben und legendarische Motive daribergelegt. Das Motiv der blBenden
Siinderin Maria Magdalena Uberwucherte alles. Erst das ausgehende 20. und beginnende 21.
Jahrhundert wird sich davon wieder I6sen und Maria Magdalena als Erstzeugin der Auferstehung

herausstellen.4®



Die Salbungen in der Kunst

._./‘
S
R

Figurengruppe aus:
Johann Sadeler I (1550-1600), Salbung zu Bethanien
Rijksmuseum Amsterdam

Das Bild enthalt Elemente aus Markus 14, Matthaus 26 und Johannes 12. Da wir hier die
Salbung des Hauptes sehen, sind wir bei der Erzahlung von Markus 14 bzw. Matthdus 26.

Durch die Hinzufiigung der Frau mit der Schale im linken oberen Teil des Bildes wird aber die
Geschichte aus Johannes 12 aufgegriffen, bei der sich Martha um den Haushalt und die Ver-
sorgung der Gaste kiimmert, wahrend Maria Jesus salbt, dort allerdings die FliBe.

Judas ist hier nicht besonders herausgestellt — theoretisch kommen mehrere Figuren flir seine

Identifizierung infrage.




In der christlichen Kunstgeschichte hat man sich an der volkskirch-
lichen Tradition orientiert und die erzahlerischen Varianten der
Evangelisten munter durcheinandergeworfen und eine Art Evange-
lienharmonie hergestellt. Einige Illustrationen werden vollstandig
mythologisch Uberlagert. Bei Gustave Doré (1932-1882) etwa wird
die Maria und Martha Szene ohne die Salbung gezeigt, die Variante
von Lukas 7 dagegen nach der spaten Heiligen-Legende der bi-
Benden Maria Magdalena in der Hohle von Marseille (mit den lan-
gen Haaren) und der Legende der Heiligen Maria von Agypten (mit
dem Totenschadel) (berschrieben. Das hat mit der biblischen
Uberlieferung nichts mehr zu tun, passt aber ins 19. Jahrhundert,

das diese Kitsch-Motive liebte.4®

Bei Julius Schnorr von Carolsfeld (1794-1872), dem Lieblingsillust-
rator der Christen im 19. Jahrhundert, gibt es die Salbungsszene

mehrfach, die Salbung des Hauptes Jesu wie auch die Salbung sei-

ner FiBe (im Haus des Pharisders). Alle diese Illustrationen sind

jedoch on starrer, oft Gbertriebener Gestik gekennzeichnet.4’

Das Bequeme an diesen Illustrationen ist, dass sie alles Stérende weglassen und alles auf das
Wesentliche reduzieren, wie Propaganda eben, wirklich rein illustrativ sind und einem jedes
Nachdenken ersparen. Wenn man Uberlegt, was zeitgleich an Kunst (auch) mit religiéser Ikono-
graphie (etwa bei Eugene Delacroix, Vincent van Gogh, Paul Gauguin, Lovis Corinth) entwickelt
wurde, dann ist das schon sehr bescheiden. Das gilt auch flir das von Zeitzeichen zur «Illustra-
tion» des Artikels von Ralf Frisch eingesetzte Bild von 1900. Es ist ein Propagandabild. Uber die
Herkunft des Bildes steht dort nur wenig, denn die Redaktion hat wie Ublich auf eine Bilddaten-
bank zuriickgegriffen und eine Illustration gefunden, die man ohne zu Ubertreiben, als schlechtes
Kunsthandwerk bezeichnen kann. Sie ist - so sagt es die Bildzeile, die von agk-images Uber-

nommen wurde — um 1900 in Frankreich erschienen.

Tatsachlich, so kann man nach etwas Recherche feststellen,

stammt die Farblithographie aus dem Verlag «Maison de la
Bonne Presse», der 1873 von franzdsischen Augustinern (As-
sumptionisten) gegriindet wurde, um die antiklerikale Stim-
mung in Frankreich zu bekampfen. Der Verlag erkannte frih
das Potenzial visueller Medien. Ab 1896 baute er eine Abtei-

lung fur «visuelle Bildung» auf, die Magic Lantern Projektoren

(bekannter als Laterna magica) einsetzte und tGber 30.000

verschiedene Diaserien herstellte und vertrieb, um religidse

und moralische Inhalte zu vermitteln.


http://www.gianlucalocicero.com/collezione-lo-cicero/produzione-europea-xix-prima-meta-xx-secolo/maison-de-la-bonne-presse/

Dazu gab man auch padagogisch eingangige Bilder in Auftrag, die sich an einschlagigen Vorlagen
von Schnorr von Carolsfeld orientierten.*® Zum Alten Testament erschienen 12 Bilder, zum
Neuen Testament 100 Bilder ergénzt um 20 Bilder zur Passion und 20 Bilder zur Auferstehung.*®
Die Bilder sind das, was man damals «volkspadagogisch» nannte, sie verzichten auf jegliche
Komplexitat, sind sofort eingangig und memorabel. Zur Salbung Jesu gibt es in der Sammlung
zwei verschiedene Bilder, beide sind von bescheidener kiinstlerischer Qualitat, eine italienische

Quelle spricht von «Devotionalienbildern» - und da hat sie recht.>0

REPAS CHEZ SIMON,CONVERSION DE MADELEINE.

R S
Matthéus 26,9-13 / Markus 14, 3-9 (Bild 99) Lukas 7, 36-50 (Bild 44)

PARFUM SUR LA TETE DE JESUS-CHRIST.

Man flhlt sich an die ab 1875 ebenfalls in Paris publizierten Werbebilder fiir «Liebigs Fleisch-
extract» erinnert, aber diese besitzen hohere dsthetische Qualitat und Aufklarungswert>!, ganz

abgesehen von wirklichen Kunstwerken wie die von Dieric Bouts und Polidoro da Lanzani.

r armo Fischer und der Beherrscher der 8liiubigon. — (Aus 1001 Nacht)

e [Ceacher, voeoy Chalifen durch Gelid digt, kauft enf
Verstelyerung  éine  tersehlosgene K und  findet. i

or din Lieblinossklavin des  Chalifens, d@ie nrmordef sverden  sollte, .

Tieha Ukt

Polidoro da Lanzani, 1530 Dieric Bouts, 1460



Intermezzo 4: Zur politischen Funktion dieser Bildchen

2025 publizierte Vanity Fair einen Artikel, der auf einer Interviewreihe
mit der Stabs-Chefin des WeiBen Hauses, Susie Wiles, basierte. Die
Publikation wurde begleitet von Fotos, die der Fotograf Christopher
Anderson gefertigt hatte. Der ist flr seine nichts beschdnigenden
Close-Up-Fotos bekannt. So auch in diesem Fall. Man kénnte Christian

Anderson mit Frans Hals vergleichen, der ebenfalls radikal unge-

schonte Bilder seiner Auftraggeber:innen anfertigte und so den Stil
von Portraits verandert hat.>2 Man kann sich vorstellen, dass auch damals, also um 1660, dies
nicht immer auf begeisterte Zustimmung der Portradtierten gestoBen ist. Und auch 2025, im
Jahrzehnt der Beauty-Influencerinnen moéchten die Herrschenden jedenfalls nicht so abgebildet
werden. Und deshalb protestierten die MAGA-Bewegung und die Menschen rund um Trump ge-
gen die verzerrenden, in Wirklichkeit aber nur alles offenbarenden Darstellungen - bis hin zu
den Einspritzstellen der Botox-Spritzen. Das ist aber nicht unser Thema, sondern die Intention,

die hinter dem Protest gegen realistische Bilder steckt. Dazu schreibt Christian Stécker:

Wenn die Trump-Truppe sich auf den ,Vanity Fair"-Fo-
tos hdsslich, bedrohlich oder erbdrmlich findet, dann Following
liegt das nicht am Fotografen. Es gibt Anzeichen, dass
die Fassade im Moment auch bei den treuesten Fans
Risse bekommt. Trumps Umfragewerte sinken immer
weiter.

Totale ,message control™ gibt es nur in totalitdren
Systemen. Deshalb arbeiten Trumps reichste Unter-
stiitzer gerade so intensiv daran, die US-Mediendffent-
lichkeit unter ihre Kontrolle zu bringen. PR und AI Slop
kénnen echten Journalismus nie ersetzen.>3

Es geht, so verstehe ich Stécker, um Kontrolle. Freie Kunst ist ebenso wie freie Fotografie nicht
kontrollierbar, die Herrschenden wilinschen sich das aber anders, wenn schon Fotografie, dann
lieber Leni Riefenstahl. Donald Trump lasst alle Portratgemalde, die ihm missfallen, aus den

Museen auf die er Zugriff hat, abhangen und entfernen und ersetzt sie durch konforme.

Man muss nun sehen, dass die Illustrationen zur Bibel aus dem
ausgehenden 19. Jahrhundert exakt dieselbe Funktion haben, wie
die konformen Bilder, die Trump sich wiinscht. Man méchte in der
Rezeption kontrollierbare Bilder, keine verstérenden Bilder, man
mochte Eindeutigkeit. Und das leisten die Illustrationen von
Schnorr von Carolsfeld ebenso wie die Produkte des Hauses «Mai-
son de la Bonne Presse». Eugene Delacroix’ Bild des Barmherzigen
Samariters von 1849 ist nicht kontrollierbar, die Illustrationen aus

dem Hause «Maison de la Bonne Presse» dagegen werden gleich

von der kontrollierenden Instanz in Auftrag gegeben und vertrie-

ben. Sie zu verwenden heiBt, sich in diese Tradition einzufligen.


https://de.wikipedia.org/wiki/Susie_Wiles
https://de.wikipedia.org/wiki/Christopher_Anderson
https://de.wikipedia.org/wiki/Christopher_Anderson

Das Bild von der Salbung als Propagandabild - Eine Analyse

Der genauere Blick auf die eingesetzte Illustration / auf das Propagandabild zeigt zundchst, dass
es vom Sujet her Elemente der Matthdus/Markusversion der Erzdhlung (Ol aufs Haupt) mit der
Johannes-Version (hervorgehobene Rolle des Judas) verbindet. Es illustriert also eher eine Evan-
gelienharmonie, keine konkrete biblische Geschichte. Wir sehen auf dem Bild acht bartige Man-
ner, einen bartlosen Mann und eine salbende Frau. Eine Figur im Zentrum des Bildes ist durch
einen Uberdimensionierten Nimbus hervorgehoben. Zwei Beteiligte haben ihren Kopf bedeckt.
Die gesamte Gruppe sitzt an einem quergestellten langlichen Tisch, der entfernt an den Abend-

mabhlstisch erinnert. Das Ganze teilt sich in drei klar voneinander unterscheidbare Gruppen auf.

Links vier Jinger, rechts vier Jinger und in der Mitte die salbende Frau und Jesus.

Das Geschehen ist in einen Raum gesetzt, von dem man nicht wirklich viel erkennt. Er besitzt
einen Kachelboden (dessen Perspektivlinien mich ratlos lassen, wo denn die Augenlinie sein soll
- auf der Kniehéhe Jesu?) und hat auf der Riickseite drei zur AuBenwelt hin offene Bégen. Im

Hintergrund erkennt man hohe Hauser stdlichen Stils.

Als Geschehensort kdnnte man wegen des Lichteinfalls
an ein Eckzimmer in der vierten Etage einer rémi-
schen Insula denken, welches den Blick nach auBen
eroffnet. Die Kleidung der Menschen ist plakativ an-

tikisierend, ohne sich einem bestimmten Stil zuzu-

J - = . A e e,

ordnen. Modell einer rémischen Insula (Mietshaus)



Die im Zentrum des Bildes dargestellte Szene ist nun mitnichten eine aisthetisch wirkende
Szene.>* Jesus selbst ordnet sie im biblischen Text in das Begrabnisritual ein - das es so im
Judentum freilich nicht gibt, sondern nur die rituelle Waschung. Flir eine kdrperlich-sinnliche
Szene reagiert Jesus jedenfalls auf dem Bild befremdlich unbetroffen, er schaut die Betrach-
ter:innen an und reagiert nur introspektiv-gestisch auf die Intervention des Judas. Das ist bei

der Variante zu Lukas 7 anders.

Vergegenwartigen wir uns noch einmal den Text bei Matthaus bzw. Markus, der ja die Vorlege

des Bildes ist:

Matthaus Markus

Jesus hielt sich in Betanien auf, im Hause | Als Jesus sich in Betanien im Haus Simons des
Simons, der an einer schweren Hautkrank- | Aussatzigen aufhielt und zu Tisch lag, da kam
heit litt. Als er dort zu Tisch lag, kam eine | eine Frau, die ein Salbgefass mit reinem und
Frau zu ihm mit einer Alabasterflasche | kostbarem Ol zum Salben bei sich hatte. Sie

voll kostbarem Ol und goss es auf seinen | zerbrach das GefaB und goss das Ol auf sein

Kopf. Haupt.

Das Bild variiert die Textvorlage zunachst dahingehend, dass Jesus nicht zu Tisch liegt, sondern
nach moderner Sitte am Tisch sitzt. Es gibt tatsachlich auch Bilder, die sich hier enger an den
Text halten, aber die Mehrzahl der Kinstler:innen orientiert sich an européischen Tischgewohn-
heiten. Eine kleine Differenz ergibt sich beim Gefal, auf der Illustration hat die unbenannte Frau

eine Phiole in der linken Hand und eine Schale in der rechten.



Die groBte Abweichung ist aber die Erweiterung der Zweier-Konstellation durch Judas zu einer
Dreier-Konstellation. In der Tradition der nun immerhin 1600 Jahre umfassenden christlichen
Kunstgeschichte wird Judas mit dem Attribut des Geldbeutels gekennzeichnet. Der biblische Text
bei Markus und Matthdus gibt diesen Bezug nicht her, er wurde dem Johannesevangelium ent-
nommen. Die hier erfolgte Einfilgung kann man eigentlich nur als dezidierten Antijudaismus

deuten (der Jude, der Jesus verraten wird und nur an Geld denkt). So heiB3t es in Johannes 12:

Da nahm Maria ein Pfund Salbél von unverfélschter, kostbarer Narde und salbte die FiiBe
Jesu und trocknete mit ihrem Haar seine FiiBe; das Haus aber wurde erflllt vom Duft des
Ols. Da sprach einer seiner Jiinger, Judas Iskariot, der ihn hernach verriet: Warum wurde
dieses Ol nicht fiir dreihundert Silbergroschen verkauft und das Geld den Armen gegeben?
Das sagte er aber nicht, weil ihm an den Armen lag, sondern er war ein Dieb; er hatte den
Geldbeutel und nahm an sich, was gegeben wurde.

Das ist es, was wir hier sehen und was doch an dieser ERGGEEEGIELLERGEEACGIIE
Stelle Uberhaupt keinen Platz haben sollte. Wenn die Auf- Ze'fungen Und_ Klerfk_ernumen d_'e
Affare, um antisemitische Narrative zu
verbreiten. Sie sahen in Dreyfus'

sich ein in die antisemitisch aufgeladene Situation des EEEIHe AT aaE T olis]Vigleh iy

den angeblichen Verrat und schirten

traggeber des Bildes das intendiert haben, dann ordnet es

Jahres 1900 - wir befinden uns ja mitten in der Zeit der
Dreyfus-Affare =.

Misstrauen gegenuber Juden im
Allgemeinen.

Anmerkung: Schon dieses nicht unbedeutende Detail hatte meines Erachtens - ganz abge-
sehen von allen Qualitatsfragen - verhindern missen, dass eine evangelische Redaktion im

Jahr 2025 dieses Bild affirmativ verwendet.



Dramaturgisch d@ndert sich durch die Hinzufligung der weiteren

Jinger nicht sehr viel. Wir erkennen, dass nicht der ge-

samte Kreis der Jinger versammelt ist, wir sehen auf
der linken Seite vier Jinger, darunter vermutlich
Petrus und Andreas, auf der rechten Seite neben
Judas drei weitere Jinger. Demnach fehlen vier
Jinger bei dieser Szene. Hier handelt es sich um
eine bewusste Reduktion des Illustrators wie wir
gleich noch im Vergleich zur Vorlage von Julius
Schnorr von Carolsfeld sehen werden. Aber den
: Auftraggebern ging es hier um eine schnell konsu-
/ mierbare Bildldsung, die keine Fragen beziglich
bestimmter Figuren aufkommen lassen soll. Da-
her sind alle Gesichter relativ starr gezeichnet, ein
individueller Ausdruck ist nicht gewtinscht. Die rechte
Gruppe der Jinger blickt auf Judas, die linke Gruppe
eher auf das Geschehen im Bildzentrum. Weitere in den Evan-

gelien erwahnte Figuren kommen nicht vor.

Das ist bei der Vorlage, bei der sich der Illustrator bedient, anders. Ich méchte daher nun noch
die Inszenierung des Gesamtbildes mit der aus der Bibel in Bildern>> von Schnorr von Carolsfeld

vergleichen, die etwa 40 Jahre zuvor erschienen ist.



i — >~ CHuLL sEs

Bnleg vex Cerey Wigazd in Lapyiy.

Y / . o S o " Teud you Boritfapf 2ad Héntel ix Leipyip.
Maria von Bethanicn falbt Jejum ju feinem Beqrabnip.
D tad Nefus merke, forady er u ibren s wad bedinet ihr da8 Weit, fie hot ein gut Weet an mir gethan, Jbr habt allegeit Arme bei cudy, midy aber habt
il nicht alleseit. Dai fie diep Waifer hat auf nteinen Leib gegofion, bat fie gethan, 2af man midy begraden wivd,
Ge. Ratebii. Gap. 26, v, 10,11, 12

S o




Der erste auffallende Unterschied ist - neben der Kolorierung natirlich -, dass bei Carolsfeld
mehr Figuren auf dem Bild sind, wodurch es zunachst unibersichtlicher wirkt. Der biblische Text
unter dem Bild verweist auf die Salbungserzahlung nach dem Matthausevangelium, aber wir
sehen sofort, dass das so nicht stimmt bzw. nur die halbe Wahrheit ist.

Erste noch leicht zu erklarende Abweichung ist die Einfligung der weiblichen Figur
am rechten Bildrand. Zusatzlich zur Geschichte im Matthdus-Evangelium hat
Schnorr von Carolsfeld hier entsprechend der Erzahlung im Johannes-Evan-

gelium die Figur der Martha von Bethanien eingefiigt. Dadurch wird aus der 7
salbenden Figur im Zentrum quasi automatisch Maria von Bethanien und } :
so bekommt auch Judas unterhalb von Martha seine Begrindung. Was ‘v%'

nicht erklarbar ist, weshalb Martha keinen Nimbus tragt. Wéhrend alle an-
deren Figuren — mit Ausnahme von Judas und noch einer zu erérternden Person -
einen Nimbus haben, entfallt das bei Martha, obwohl sie bei allen christlichen Kirchen
als Heilige gilt.

Die nachste Abweichung ist die geradezu melancholische Figur, die hinter Jesus
am Tisch platziert wurde. Wenn Carolsfeld die Elemente der Johannes-Erzah-
lung mit einbezieht, kdnnte es sich um Lazarus handeln, von dem bei Johannes
explizit gesagt wird, dass er mit am Tisch saB. Aber auch Lazarus ist eigent-
lich ein Heiliger und misste daher einen Nimbus tragen. Nur wenn es sich
um Simon den Aussdtzigen handelt, ware kein Nimbus erforderlich, er ist
keiner der Heiligen. Eindeutig ist die Identifizierung aber nicht. Am plausi-
belsten erscheint mir die Deutung der Figur als Lazarus.

Diese beiden Figuren lasst der Illustrator von 1900 weg, sie stéren ihn bei der fortschreitenden
didaktischen Elementarisierung der Bilderzahlung. Was er modifiziert ibernimmt, ist die antiki-
sierende raumliche Einbindung, nur dass er eine stadtische Situation imaginiert, wahrend bei
Schnorr von Carolsfeld eine orientalische Landschaft zwischen den Saulen zu erblicken ist.

Auch in der schrecklichen Gestenkultur gibt es auffallende Ubereinstimmungen.

«Zustdnde und Handlungen auf dem Bild werden durch Gesten ausgedriickt, die ihre je-
weilige Funktion gleichsam in Form von Zeichen erfiillen. Die gestikulierende Bewegung ist
keine Gebdérde, die unmittelbarer Ausdruck eines Zustandes oder Wollens wére und in den
Raum des Partners effektiv eingreifen kénnte. Die Gebédrde schafft Wirkungsraum, die
Geste aber bleibt auf den Gestikulierenden bezogen und illustriert lediglich seinen Zustand
oder sein Tun. Versuchte Schnorr fiir einen Zustand oder ein Tun eine Gebérde zu finden,
dann scheiterte er.» °° (Kindlers Malereilexikon)

Was den Aspekt der in der Salbung zum Ausdruck kommenden Sinnlichkeit und Schénheit be-
trifft, so verhindert die flir Schnorr von Carolsfeld typische selbstbezligliche Gestenkultur jeden
Hauch einer sinnlichen Anmutung (das ist bei seinem Nachfolger nicht besser). Nur die unge-
bundenen langen Haare - die bei der Salbung des Hauptes eigentlich keinen Sinn machen -
kénnte man entsprechend deuten. Dazu ist aber die in der Legenden-Geschichte des Christen-
tums vollzogene Biindelung der diversen Marien in der Maria Magdalena Voraussetzung.



Die Adaption von 1900 ist — obwohl / weil sich beide Illustrationen volkspadagogisch an ein
junges Publikum wenden - deutlich gréber und (noch) trivialer als es schon bei Schnorr von

Carolsfeld ist. Das ist ein grundsatzliches Problem aller Bibelillustrationen dieser Zeit.

Die Bibelillustration wird nun immer klischeehafter ... kaum einer der bedeutenden franzé-
sischen und deutschen Stecher des Jahrhunderts schafft einen auf der Héhe der Zeit ste-
henden Bibelzyklus. Beriihmt wurden gleichwohl! die Bilderbibeln der Nazarener Friedrich
Olivier ... und Julius Schnorr von Carolsfeld ..., die bei ihrer durchaus historischen Orien-
tierung nur insofern anregend wirken konnten, als nun viele Bibeln und Biblische Geschich-
ten mit Holzschnitten, Holzstichen oder Stahlstichen nach alten Meistern erschienen ..., ein
Verfahren, das unter Adaptierung der jeweils aktuellen Reproduktionsméglichkeiten auch
im 20. Jh. vorherrschend blieb. Hier kommt es zwar immer wieder zu Einzelillustrationen
oder kleineren Illustrationszyklen fiir biblische Inhalte, ... doch zu keiner groBen bildlichen
Neufassung des Stoffs, wiewohl sie von schwécheren Talenten wiederholt mit wenig Uber-
zeugungskraft versucht wurde.

Gerade das macht es so problematisch, solche Illustrationen im Kontext der Debatte um «erl6-
sende Schénheit» einzusetzen. Jeder Mensch mit etwas Sinn fiir Asthetik — und beileibe nicht
nur zeitgendssische Asthetik — schaut sich das Bild an und wendet sich ab. Die Geschichten und
Gleichnisse des Neuen Testaments sind oft Meisterwerke der Erzéhlkultur — aber so werden sie

zu plakativer Propaganda gemacht. Es gibt nichts Harmloses mehr — auch keine Illustrationen.

Deshalb noch einmal zur Inszenierung des Judas. Erklarungsbedurftig ist,

warum durch einen bewussten Eingriff aus der passiven, in sich versun-
kenen und abgewendeten Figur des Judas bei Schnorr von Carolsfeld
die aktivistische, agierende und intervenierende Figur beim II-
lustrator von 1900 wird? Was motiviert ihn dazu? Meine intui-
tive Vermutung habe ich schon geaduBert: es ist der Dreyfus-
Skandal, der in dieser Zeit Frankreich erschttert und bei dem ein

Teil der katholischen Kirche in der jludischen Herkunft von Dreyfus den Grund fiur sei-

nen angeblichen verraterischen Charakter sah. Dazu héatte eine passive Haltung des Ju-

das uberhaupt nicht gepasst. An dieser Stelle habe ich mich dann noch einmal mit der Dreyfus-
Affare beschaftigt. Und dann hat es mich wirklich fast umgehauen: jener Ordensverlag der As-
sumptionisten, der die von zeitzeichen verwendete Illustration ausarbeiten liess, war exakt je-
ner, der die treibende antisemitische Kraft in der Dreyfuss-Affare war. Ich habe es nicht gewusst,

nur aus der Illustration abgelesen. Die Wikipedia fasst das so zusammen:

"Von 1900 bis 1902 spielte die Dreyfus-Affdre in der 6ffentlichen Diskussion nur noch eine
untergeordnete Rolle. Dazu trug bei, dass Waldeck-Rousseau unter anderem den katholi-
schen Orden der Assumptionisten in Frankreich auflésen lieB, der durch seine Zeitung La
croix (Das Kreuz) zu den entschiedensten antisemitischen Stimmen wédhrend der Dreyfus-
Affédre gehort hatte.”

Meine Vermutung ist: das kann man aus dem Bild nicht nur ablesen, so wirkt es auch. Vielleicht
erkennt man es nicht sofort, einsichtig wird es, wenn man es mit seiner Vorlage vergleicht. Und

ich glaube, dass derartige Bilder auch heute noch antisemitismusverstarkend wirken.



Ethik versus Asthetik oder Ethik versus Ethik?

Eines der groBen Missverstandnisse in der Christenheit (und offenbar immer noch bei einigen
Theolog;innen des 21. Jahrhunderts) ist die Vorstellung, in der Erzéhlung von der Salbung Jesu
ginge es um so etwas wie den Gegensatz von Ethik und Asthetik. Das ist kaum plausibel, ich
habe es oben schon angesprochen. Mit Asthetik in dem Sinn, in dem wir das Wort seit Alexander
Baumgartens Dissertation von 1735 verwenden, und wie es dann von Immanuel Kant in der

«Kritik der Urteilskraft»>7 ausformuliert wurde, hat die Salbung Jesu nichts zu tun.

Es geht vielmehr um die Gegenliberstellung zweier ethischer

Verhaltensweisen: einer kontextuell individuellen und ei-
ner kontextiberschreitenden gesellschaftlichen éf >
Ethik. Man kann naturlich behaupten, die Salbung &

der namenlosen Frau sei eine nur aisthetische

(sinnliche)*® gewesen, im Gegensatz zum Vor-

schlag, das gesparte Geld den Armen zukommen zu

lassen. Aber die Zuwendung zu den Armen ist eben

auch eine durch und durch aisthetisch erfahrbare

Geste, so wie die Salbung als vorausgreifendes Be-

grabnisritual eine durch und durch ethische Geste

ist. Beide ethischen Handlungen fihren durchaus

zu unmittelbaren aisthetischen Erfahrungen - das

weiB jeder, der Kérperpflege betreibt oder den Hun-

ger stillt. Beides sind eminent aisthetische Vorgange.
Ein guter Teil unserer Kochkultur dreht sich darum,

den sinnlichen Charakter der Nahrungsaufnahme

zu kultivieren. Das Christentum neigt in derlei Din- We’/\’;‘;/gfe”rff/i’;?m/gﬁ’;’gggizg_%ita”)

gen zu bindren Verklrzungen, man kann das auch

Kitsch nennen. Es geht immer um ein «Entweder Oder».>° Aber das Ethische ist eben auch -
selbst bei Kierkegaard - &sthetisch konstruiert,5° so wie das Asthetische auch immer ethische
Dimensionen hat.®! Wenn wir dartber diskutieren, ob wir diese Gesten (Salbung, Speisung) an-
deren zukommen lassen, sind es jedes Mal ethische Handlungen mit aisthetischen Implikationen.
Die Idee, die unbekannte Frau in Markus/Matth&us représentiere die Asthetik gegeniiber den

Jingern, die die Ethik reprasentieren, verkennt den ethischen Charakter des Salbungsrituals.

Zur Erinnerung: Zur Zeit Jesu gab es mehr als die heute Ubliche einfache Totenwaschung. Zu-
nachst wurde der Leichnam gewaschen (taharah), anschlieBend wurde er mit Leinentlichern um-
wickelt. Dann wurden wohlriechende Ole und Gewiirze (z. B. Myrrhe, Aloe, Nardenél) aufgetra-
gen oder beigelegt. Es ist aber keine kultische Salbungsbedeutung wie bei Kénigen oder Pries-
tern, sondern diente der Ehrerweisung, der Hemmung von Verwesungsgeruch und der wiirdigen

Vorbereitung zur Grablegung.



Aufgrund der besonderen Ereignisse beim Tod Jesu, konnte die Salbung zunachst nicht durch-
gefihrt werden. Jesus starb kurz vor Beginn des Sabbats und unmittelbar vor einem hohen
Feiertag (Pessach). Deshalb musste alles sehr schnell gehen. Josef von Arimathdaa konnte nur
das Notigste tun: Abnahme vom Kreuz, Einhillen in ein Leinentuch, Niederlegung im Grab. Jo-
hannes 19,39-40 erwdahnt zwar Myrrhe und Aloe, doch offenbar keine vollstdndige Salbung im
Ublichen Sinn. Die Frauen hatten die Beerdigung beobachtet, ruhten am Sabbat und kamen frih
am ersten Tag der Woche mit wohlriechenden Olen. Sie wollten das zu Ende zu bringen, was aus
Zeit- und Reinheitsgrinden nicht mdglich gewesen war. Die Frauen wollten Jesus also nicht re-
ligids ,salben®, sondern ihm die letzte Ehre erweisen. Die unbenannte Frau in Mt und Mk nimmt

diese Salbung, wie Jesus selbst sagt, nur vorweg. Eine ethische Handlung.

Das Christentum hat nun freilich in der Rezeptionsge-
schichte der neutestamentlichen Salbungsszenen diese
mit anderen Erzahlungen zu einer elenden kitschigen
Schmonzette gemacht: indem es die Figur der Siinde-
rin, der Maria Magdalena, der unbenannten Frau und
spéater noch der Maria aus Agypten bis zur Unkenntlich-
keit zu einer einzigen Figur verschmolz, konnte sie das
Bild einer Frau zeichnen, die sich als Stiinderin bzw. Hure
dem Herrn zu FiBen wirft, ihn salbt und so zur Heiligen
wird. Noch jede heutige Rede von der angeblich «eroti-
schen» Geste, welche die unbenannte Frau bei der Sal-

bung Jesu zukommen lasse, zehrt von dieser unseligen

Rezeptionsgeschichte, nicht zuletzt, weil sie die judi-

) ) o schen Totenrituale der damaligen Zeit ignoriert.
Mateo Cerezo, Die buBfertige Maria, 1661

Und doch finden sich im Protestantismus immer noch Stimmen, die meinen «Was soll man zu
dieser Geschichte sagen? Zu einer Geschichte, deren Asthetik und Erotik ein Schlag ins Gesicht

jeder Ethik ist, die glaubt, jeder Asthetik (iberlegen zu sein?»62

Die katholische Kirche bemuiht sich dagegen seit einigen Jahren, diese unsinnige Konnotation

wieder riickgdngig zu machen. Katholisch.de schreibt dazu:

Am 22. Juli ist der Gedenktag der heiligen Maria Magdalena. Lange war sie fur die Kirche
eine ehemalige Sexarbeiterin unter den Jingerinnen Jesu. Der authentischen "Maria aus
Magdala" wird erst seit Kurzem gedacht. Sie wurde bereits von Kirchenvétern "Apostelin
der Apostel"” (apostola apostolorum) genannt und ist seit dem Jahr 2016 auch im liturgi-
schen Kalender den ménnlichen Aposteln gleichgestellt — aber dazwischen lag eine jahr-
hundertelange zweifelhafte "Karriere" als eine erotisch angehauchte reuige Siinderin.®3

Im Protestantismus scheint man noch nicht Uberall so weit zu sein. Dort legt man Wert auf die
bei der proleptischen Totensalbung zum Ausdruck kommenden Erotik, weil sie ins bewadhrte Kili-

schee der schénen und doch zugleich unterwiirfigen Frau passt.



Masaccio, Kreuzigung, 1426




Fazit

Wo liegt das Problem?

1. Zundchst in der Kiirzung der Debatte um den revolutiondren Beitrag
des Christentums zur Asthetik des Hésslichen.
Das Christentum miusste Karfreitag liber Schénheit reden, nicht zum kulturindustriell tber-
formten Advent! Der Advent kulminiert inzwischen in den jubilierenden Engeln im Barockstil
und einer zum Klischee erstarrten Krippensituation. Aber wenn es unbedingt Advent sein soll,
sollte man sich an Martin Luthers Auslegung des Magnifikat der Maria orientieren. Sie ist in

der dsthetischen Theorie prazise und gerade heutzutage geradezu aufklarerisch.

2. Dann in der falschen Gegeniiberstellung von Ethik und Asthetik. Protestanten
sollten keinen derartigen Gegensatz von Ethik und Asthetik konstruieren.
Dezidiert ethische Entscheidungen basieren in aller Regel auf aisthetischen Wahrnehmungen,
sowie asthetische Konstruktionen ethische Implikationen haben. Kurschlisse a la Wir brau-
chen mehr Asthetik als Ethik sind in der Regel genau das: kurzschliissig. Im konkreten Fall
bezeichnet Jesus die aisthetische Handlung als «gutes Werk», klassifiziert sie also dezidiert
als ethisch begriindet. Der These, dass die Protestantischen durchaus asthetischer sein diirf-

ten, kann man sich dagegen anschlieBen.%*

3. Dariiber hinaus sollten wir unsere zu verkiimmern drohende Bilderkultur pflegen,
damit wir nicht auf ideologische Bilder hereinfallen
Bilder sind nicht unschuldig, jedes Bild hat eine Geschichte, einen Kontext und eine Ideologie.
Nur weil scheinbar das Eigene im Bild vorkommt, ist es noch nicht das Gewlinschte. Bilder
kénnen téten, weil sie Einstellungen férdern kénnen, die zum Tod von Menschen flihren.%>
Bilder konnen heilen,%® weil sie Menschen verandern, zum Gesprach einladen, wo direkt Ge-
sprache schwierig geworden sind. Dazu bedarf es einer Kultur der Begegnung mit Bildern.

Der Protestantismus (und hier nicht nur die reformierte Tradition) tut sich schwer damit.

4. SchlieBlich sollten wir noch einmal neu iiber die Komplexitéat

antisemitischer Bilderkultur nachdenken

Manchmal kommt mir die zeitgendéssische protestantische Umgangsform mit der Bilderwelt
merkwdurdig naiv vor. Wir unterschatzen die antisemitischen und faschistischen Gegner:innen
und das Potential vor allem auch historischer antisemitischer Bilder. Bei der Wiederausstrah-
lung mancher Fernsehfilme wird heute hdufig ein Vorspann hinzugefligt, dass die gezeigten
Szenen ethisch nicht mehr den heutigen Standards entsprechen. In der religiésen Kultur ist
das noch uniblich. Wir nutzen antijudaistische und antisemitische Bild-Codes ungebrochen

weiter. Das muss aufhoren.



Anmerkungen

1

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

Adorno, Theodor W. (2004): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschadigten Leben. In: Adorno, Theodor W.:
Gesammelte Schriften in 20 Banden. Frankfurt, Aph. 5.

Diese Frage stellt Glnther Anders bei seiner Italienreise; Anders, Gunther (2020): Italien-Tagebuch 1954. Florenz.
In: Anders, Glnther: Schriften zu Kunst und Film. Minchen, 307-329. «Geht das? Kann man so tun, als wdr man
sein eigener Vater? Und so, als hieBe das Jahr nicht 1954, sondern 1904? Und so, als wdren Museumsreisen noch
moéglich? Und als hétte es keinen Hitler gegeben? Und kein Auschwitz? Und kein Hiroshima? Und als waren Auschwitz
und Hiroshima nur gewesen? Und als verbluteten nicht auch heute, gleich ob noch oder schon wieder, Tausende?»
Frisch, Ralf (2025), Erlésende Schonheit. Schone, stille Zeit - Gedanken anldsslich des Advents.
https://zeitzeichen.net/node/12184

Wiesemann, Falk (2005): Antijldischer Nippes und populdre "Judenbilder". Essen.

Jungk, Robert (1986): Heller als tausend Sonnen. D. Schicksal d. Atomforscher. Reinbek bei Hamburg.

Duby, Georges (1994): Die Zeit der Kathedralen. Kunst und Gesellschaft 980-1420. 2. Aufl. Frankfurt am Main.
Ebd., S. 12.

Dante Alighieri (2013): Commedia. Unter Mitarbeit von Kurt Flasch. Frankfurt, M.

Neuhaus, Dietrich (1999): Der Theologe als Dandy. In: Neuhaus, Dietrich; Mertin, Andreas (Hg.): Wie in einem
Spiegel. Begegnungen von Kunst, Religion, Theologie und Asthetik. Frankfurt / Hanau, S. 287-293.

Benjamin, Walter (2013): Uber den Begriff der Geschichte. In: ders., Gesammelte Schriften I. 6. Aufl. Herausgegeben
von Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhduser und Theodor W. Adorno et al. Frankfurt/M., 691-704, hier 697f,

Benjamin, Walter (2013): Zentralpark. In: Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften I. 6. Aufl. Herausgegeben von
Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhduser und Theodor W. Adorno et al. Frankfurt am Main, S. 655-690.

Bail, Ulrike; Crisemann, Frank; Criisemann, Marlene, et al. (Hg.) (2007): Bibel in gerechter Sprache. Die Texte auf
CD-ROM. Gltersloh.

Kant, Immanuel (2009): Kritik der Urteilskraft. In: Kant, Immanuel: Werkausgabe. Herausgegeben von Wilhelm
Weischedel. Frankfurt am Main

https://www.dwds.de/wb/zu%?20sch%C3%B6n%2C%20um%?20wahr%?20zu%?20sein?o=zu+sch%C3%B6n+um+wahr+zu+sein
DWDS Wortindex ,, Schoénheit®

Wilhelm, Johann / Anna, Maria (ca. 1678): Streit der Schénheit und der Tugend. Entscheidet und beygelegt in Ge-
genwart Der so wol an Schonheit als Tugend unvergleichlichen ... Maria Anna, Geborner aus dem Glor-wirdigsten
Ertz-HauB Oesterreich/ [et]c. Als nach beschehener Vermahlung Mit dem Durchleuchtigsten ... Joh. VVilhelm, Ent-
sprossenem aus dem Uhralten Chur- und Firstl. HauB der Pfaltzgrafen bey Rhein ... Bey annoch continuirtem Heim-
fiihrungs-Fest/ Hochstgedachter Durchleuchtigster Ertz-Hertzogin ... Erfreulichster Geburts-Tag eingefallen/ Und
Feyrlich begangen worden. Vorgestellet in Music, und Mit einem ansehenlichen FuB-Turnier ... Balleten und Tantzen
... So geschehen In der Hochfirstl. Residentz-Stadt Neuburg an der Donau. S.I.

Adorno, Theodor W. (2016): Asthetische Theorie. 6. Aufl. Frankfurt am Main
Goethe, Johann Wolfgang von (1998): Faust. In: ders.: Werke. Jubilaumsausg. Frankfurt am Main, S. 7-404.

Das schon in Martin Luthers Zeiten und auch von ihm selbst verwendete Wort ,Faulbett" fir das, was wir moderner
als Chaiselongue bezeichnen, ist inzwischen nahezu vollstandig aus unserem Sprachschatz verloren geganghen, weil
es sich nicht als funktional erwiesen hat. Stattdessen nutzen wir heute eher eine Bettcoach.

Veblen, Thorstein (1989): Theorie der feinen Leute. Eine 6konomische Untersuchung der Institutionen. Ungekirzte
Ausg., 6. - 7. Tsd. Frankfurt a.M.

Interessanterweise haben gerade Theologen des 20. Jahrhunderts wie Karl Barth und Eberhard Jiingel immer wieder
auf die ,Vorlaufigkeit® hingewiesen. «So ist eben das auch ihre Gefahr, die groBe Gefahr der ganzen asthetischen
Mdoglichkeit, dass ihr Charakter als der eines letzten Wortes, einer letzten und kiihnsten Spitze menschlichen Tuns
Ubersehen, dass mit ihrer Hilfe ein vermeintlicher Himmel auf der Erde errichtet wird, wo es sich doch auf der ganzen
Linie nur um die Aufrichtung jenes Zeichens der VerheiBung handeln kdnnte. Man kann vergessen, dass «die Muse
zu geleiten, doch zu leiten nicht versteht»". Barth, Karl (1978): Ethik 2. Vorlesung Minster WS 1928/29, Bonn, WS
1930/31. Zirich Vgl. auch Jingel, Eberhard (1984): 'Auch das Schone muB sterben' - Schonheit im Lichte der Wahr-
heit. Theologische Bemerkungen zum dasthetischen Verhaltnis. In: Zeitschrift fir Theologie und Kirche (ZThK), S.
106. Vgl. dagegen Schwebel, Horst (1988): Wahrheit der Kunst - Wahrheit des Evangeliums. Einer Anregung Eber-
hard Jiingels folgend und widersprechend. In: Mertin, Andreas; Schwebel, Horst (Hg.): Kirche und moderne Kunst.
Eine aktuelle Dokumentation. Frankfurt am Main, S. 135-145.

Karl Barth, Ethik, a.a.O.

Dieser Abschnitt stammt weitgehend aus einem Kapitel meiner Magisterarbeit Mertin, Andreas (1994): Die astheti-
sche Kritik der Ethik in Theodor W. Adornos "Minima Moralia". Marburg 1994
http://www.amertin.de/aufsatz/1994/magister0.htm.

Adorno, Theodor W. (1980): Philosophische Terminologie. Zur Einleitung. 2. Aufl. Frankfurt am Main. S.173
Adorno, Theodor W. (1980): Negative Dialektik. 2. Aufl., 11.-16. Tsd. Frankfurt am Main:. S. 29

Adorno, Theodor W. (2016): Asthetische Theorie, a.a.0., 187

Adorno, Theodor W. (2004): Minima Moralia, a.a.0., Aph. 149

Ebd., Aph 5

Ebd.

Rbd. Aph. 128


https://zeitzeichen.net/node/12184
https://www.dwds.de/wb/zu%20sch%C3%B6n%2C%20um%20wahr%20zu%20sein?o=zu+sch%C3%B6n+um+wahr+zu+sein
https://www.dwds.de/r/plot/?view=1&corpus=dta%2Bdwds&norm=date%2Bclass&smooth=spline&genres=1&grand=1&slice=10&prune=0.05&window=3&wbase=0&logavg=0&logscale=0&xrange=1760%3A1999&q1=Sch%C3%B6nheit
http://www.amertin.de/aufsatz/1994/magister0.htm

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

50

51

52

53

54

55

56

Vgl. W. Henckmann, ,Jedes Kunstwerk ist ein Augenblick’. Versuch, eine These Adornos zu verstehen; in: Augenblick
und Zeitpunkt. Studien zur Zeitstruktur und Zeitmetaphorik in Kunst und Wissenschaft, hg. von C.W. Thomsen und
H. Hollander, Darmstadt 1984, S. 77-92, hier S. 80

Das ,Wie schon™ kommt ein zweites Mal in den ,Minima Moralia" im Aphorismus 129 ,Dienst am Kunden vor®, der
die Ausnutzung der mimetischen Impulse durch die Kulturindustrie thematisiert. Dort heiBt es: ,Ihr (scil. der Kultur-
industrie) Produkt ist gar kein Stimulus, sondern ein Modell flir Reaktionsweisen auf nicht vorhandene Reize. Daher
im Lichtspiel der begeisterte Musiktitel, die alberne Kindersprache, die blinzelnde Volkstiimlichkeit; noch die GroB-
aufnahme des Starts (sic !) ruft gleichsam aus: wie schén!™ An dieser Stelle kommt Adornos Kritik zu ihrem Recht,
da die Kulturindustrie hier - wie Adorno selber schreibt - sich weniger den Reaktionen der Kunden anpasst, als jene
fingiert, ja sie mit ihnen einlbt. Insoweit das Adjektiv ,unschuldig" in MM 5 aber die spontane, nicht gezielt provo-
zierte Reaktion meint, sehe ich nicht, was die Denunziation der Wahrnehmung eintragen soll. Unbenommen bleibt
dem das Blihen des Baumes Wahrnehmenden doch die Mdglichkeit, die spontane Wahrnehmung reflexiv einzuholen,
angesichts der Differenz zu dem, was Adorno den universalen Verblendungszusammenhang nennt, und es als das
AuBerordentliche zu erkennen, das das Normale in Frage stellt.

Adorno nennt das Grauen des Leidens an anderer Stelle ,,das Unsdagliche, das in Auschwitz nach weltgeschichtlichem
MaB kulminierte®™ (Stichworte 85). Im Anhang zu den ,Minima Moralia" heiBt es &hnlich: ,Was die Nazis den Juden
antaten, war unsagbar: die Sprachen hatten kein Wort dafiir, denn selbst Massenmord hatte gegentber hatte ge-
genlber dem Planvollen, Systematischen und Totalen noch geklungen wie aus der guten alten Zeit des Degerlocher
Hauptlehrers® (MM Anhang II). Vgl. auch die Meditationen zur Metaphysik ,Nach Auschwitz" (ND 354-358).

Adorno, Theodor, Minima Moralia, a.a.0., Aph. 149

Baecker, Dirk (24.12.2025): Nachdenken Uber Weihnachten: Die Rache des Profanen am Sakralen. In: TAZ,
24.12.2025. https://taz.de/Nachdenken-ueber-Weihnachten/!6139741/

Andersen, Hans Christian (2019): Das Madchen mit den Schwefelhélzchen. = The little match girl. Unter Mitarbeit
von Kvéta Pacovska. Bargteheide

Thaidigsmann, Edgar (1987): Gottes schépferisches Sehen. Elemente einer theologischen Sehschule im Anschluss
an Luthers Auslegung des Magnificat. In: Neue Zeitschrift fir Systematische Theologie (NZSTh), H. 29, S. 19-38.

Luther, Martin (1883-2009): Das Magnificat, verdeutscht und ausgelegt. In: Luther, Martin: D. Martin Luthers Werke.
Weimarer Ausgabe. Weimar, S. 546-601.

Danto, Arthur Coleman (1991): Die Verklarung des Gewdhnlichen. Eine Philosophie der Kunst. Frankfurt a. M.

Bodhringer, Hannes (1986): Kiinstlerphilosophentheologen. In: Lischka, Gerhard Johann; Boéhringer, Hannes (Hg.):
Philosophen-Kinstler. Berlin: Merve (Internationaler Merve-Diskurs, 131), S. 22.

Vgl. zum Folgenden Mertin, Andreas: Wenn das Hassliche schon wird. Der revolutionare Beitrag des Christentums
zur Debatte um die Schoénheit, ta katoptrizémena - Magazin fir Kunst | Kultur | Theologie | Asthetik, Ausgabe 159,
https://www.theomag.de/159/pdf/am885.pdf

Taubes, Jacob (1968): Die Rechtfertigung des Hasslichen in urchristlicher Tradition. In: JauB, Hans Robert (Hg.): Die
nicht mehr schénen Kiinste. Grenzphanomene d. Asthetischen. Minchen (Poetik u. Hermeneutik, 3), S. 169-186.

Ebd., S. 169.
Nietzsche, Friedrich (2009): Der Antichrist. Versuch einer Kritik des Christentums: Frankfurt.
https://de.wikipedia.org/wiki/Maria_Magdalena#Gleichsetzung_mit_der_fu%C3%9Fwaschenden_S%C3%BCnderin

Vgl. Mertin, Andreas (2011): Boser Kitsch, Fame Hooker. Maria Magdalena, Jady Gaga und Judas. In: ta katopt-
rizémena - Magazin flur Kunst | Kultur | Theologie | Asthetik, Jg. 13, H. 71. https://www.theomag.de/71/am356.htm.
Grundsatzlich: Egenter, Richard (1962): Kitsch und Christenleben. Wiirzburg.

Mertin, Andreas (2018): Postkartentheologie. Anmerkungen zum Unterricht mit Bildern (am Beispiel von Lukas 10,
25-37). In: ta katoptrizdmena - Magazin fir Kunst | Kultur | Theologie | Asthetik, Jg. 20, H. 112.
https://www.theomag.de/112/am620.htm.

Derlei ,Anleihen™ waren damals noch Ublich, heute wiirde das eine Urheberrechtsklage nach sich ziehen.

http://www.gianlucalocicero.com/collezione-lo-cicero/produzione-europea-xix-prima-meta-xx-secolo/maison-de-la-
bonne-presse/

Ebd.
Natdirlich sind sie auch von den rassistischen Verzerrungen aus der Zeit ihrer Entstehung bestimmt.
Zumindest so lange, bis die Beauty-Influencerinnen die Szene betraten.

Stocker, Christian (21.12.2025): »Vanity Fair«-Story tber Trumps Umfeld: Die Risse in der Fassade sieht nur der
Mensch. In: Der Spiegel, 21.12.2025. https://www.spiegel.de/wissenschaft/mensch/vanity-fair-story-ueber-donald-
trump-team-die-risse-in-der-fassade-sieht-nur-der-mensch-a-86232417-0966-4aec-843f-e27dab59eaf7,  Stilicker
beendet seinen Artikel mit den Worten: ,Echte Bilder von echten Menschen aber, die eine in PR-Inszenierungen
wegretuschierte Wahrheit sichtbar machen, das kann nur ein Fotograf, der so genau hinsieht wie Anderson. Ein
Mensch, der Menschen sieht. Wenn Journalismus aber durch PR ersetzt wird, Tiefe durch Oberflache, Qualitdt durch
AI-Slop - dann ist die Demokratie in Lebensgefahr.® Man muss sehen, wie sehr das auch auf die von der Kirche
genutzen Propaganda-Illustrationen zutrifft.

Wer die Handlung der namenlosen Frau mit Erotik assoziiert, hat einen Knacks im Hirn. Die Frau wei3 nach der Logik
der Erzahlung, dass Jesus sterben wird, und die Sexualneurotiker des 19. und 20. Jahrhunderts machen aus einer
ethischen Zuwendung eine erotische Schmonzette. Man kann aus den verquasten Bildern zur Salbung aus Bethanien
mit ihren erotischen Phantasien nicht auf die biblische Geschichte schlieBen, sondern nur auf die sexuellen Fantasien
derer, die Derartiges im Auftrag geiler Kleriker und Glaubiger fabriziert haben. Da unterscheiden sich die Salbungs-
bilder nicht von den einschldgigen Maria Magdalena Bildern oder den Darstellungen der Judith als nackter Frau.

Schnorr von Carolsfeld, Julius (1860): Die Bibel in Bildern von Julius Schnorr von Carolsfeld. Pracht-ausg. Leipzig.
Kindlers Malereilexikon, Stichwort Julius Schnorr von Carolsfeld, Bd. 5, S. 254f.


https://taz.de/Nachdenken-ueber-Weihnachten/!6139741/
https://www.theomag.de/159/pdf/am885.pdf
https://de.wikipedia.org/wiki/Maria_Magdalena#Gleichsetzung_mit_der_fu%C3%9Fwaschenden_S%C3%BCnderin
https://www.theomag.de/71/am356.htm
https://www.theomag.de/112/am620.htm
http://www.gianlucalocicero.com/collezione-lo-cicero/produzione-europea-xix-prima-meta-xx-secolo/maison-de-la-bonne-presse/
http://www.gianlucalocicero.com/collezione-lo-cicero/produzione-europea-xix-prima-meta-xx-secolo/maison-de-la-bonne-presse/
https://www.spiegel.de/wissenschaft/mensch/vanity-fair-story-ueber-donald-trump-team-die-risse-in-der-fassade-sieht-nur-der-mensch-a-86232417-0966-4aec-843f-e27dab59eaf7
https://www.spiegel.de/wissenschaft/mensch/vanity-fair-story-ueber-donald-trump-team-die-risse-in-der-fassade-sieht-nur-der-mensch-a-86232417-0966-4aec-843f-e27dab59eaf7

57

58

59

60

61

62

63

64

65

66

Kant, Immanuel (2009): Kritik der Urteilskraft, a.a.O.

Vgl. Paetzold, Heinz (1999): Asthetische Erfahrung als Einheit von Sinnlichkeit und Reflexion. In: Neuhaus / Mertin
(Hg.): Wie in einem Spiegel. Begegnungen von Kunst, Religion, Theologie und Asthetik. Frankfurt, S. 87-112.

Kierkegaard, Sgren (1979): Entweder/Oder. Gutersloh
Adorno, Theodor W. (1974): Kierkegaard. Konstruktion des Asthetischen. Frankfurt am Main

Luther, Henning (1999): Subjektwerdung zwischen Schwere und Leichtigkeit - (auch) eine asthetische Aufgabe? In:
Neuhaus, Dietrich; Mertin, Andreas (Hg.): Wie in einem Spiegel. Begegnungen von Kunst, Religion, Theologie und
Asthetik. Frankfurt / Hanau, S. 33-53.

Ralf Frisch, Erlésende Schoénheit, a.a.O.
https://katholisch.de/artikel/14103-apostelin-mit-verruchtem-image

Mertin, Andreas (2010): Asthetischer miissten die Evangelischen sein! Notizen zur kulturellen Geisteslage des Pro-
testantismus. In: ta katoptrizdmena - Magazin fur Kunst | Kultur | Theologie | Asthetik, Jg. 12, H. 63.
https://www.theomag.de/63/am300.htm.
Mertin, Andreas (06.07.2022): Wenn Bilder téten | Wie wir mit der vergifteten Documenta fifteen umgehen sollten.
https://www.zeitzeichen.net/node/9857.

Mertin, Andreas (2026): Der Isenheimer Altar. Ein gewaltiger Eindruck. (Begegnung und Gesprach Ausgabe 205).

VORGESCHLAGENE ZITATION:

Mertin, Andreas: «Herr Doktor, das ist schén von Euch». Ein Widerspruch gegen die unkritische Verklarung des
Schénen, ta katoptrizdmena - Magazin fir Kunst | Kultur | Theologie | Asthetik, Ausgabe 159, erschienen
01.02.2026 https://www.theomag.de/159/pdf/am890.pdf



https://katholisch.de/artikel/14103-apostelin-mit-verruchtem-image
https://www.theomag.de/63/am300.htm
https://www.zeitzeichen.net/node/9857
https://www.theomag.de/159/pdf/am890.pdf

