
 

Heft 159 |  Home |  Archiv | Impressum und Datenschutz | Das Magazin unterstützen  

 

Wenn das Hässliche schön wird 

Der revolutionäre Beitrag des Christentums zur Debatte um die Schönheit1 

Andreas Mertin 

 

Francisco de Zurbarán, Der hl. Lukas als Maler vor dem Gekreuzigten, 1630 

https://www.theomag.de/159/index.htm
https://www.theomag.de/index.htm
https://www.theomag.de/liste.htm
https://www.theomag.de/info/impressum.htm
https://www.theomag.de/info/spenden.htm
https://www.theomag.de/index.htm
https://www.theomag.de/liste.htm


Nietzsches Entsetzen 

In seinem 1888 abgeschlossenen Werk «Der Anti-

christ»2 zitiert Friedrich Nietzsche im Abschnitt 45 

den Apostel Paulus aus dem Korintherbrief:  

«Sondern was töricht ist vor der Welt, das hat 

Gott erwählet, dass er die Weisen zuschanden 

mache; und was schwach ist vor der Welt, das 

hat Gott erwählet, dass er zuschanden mache, 

was stark ist; und das Unedle vor der Welt und 

das Verachtete hat Gott erwählet, und das da 

nichts ist, dass er zunichte mache, was etwas ist. 

Auf dass sich vor ihm kein Fleisch rühme» (Paulus 

1. Kor. 1, 20 ff.). 

Nietzsche nennt dies bei seiner Auseinandersetzung 

mit dem Christentum «ein Zeugnis allerersten Ran-

ges für die Psychologie jeder Tschandala-Moral», 

also der von ihm verachteten Moral der Unterdrück-

ten und Entrechteten, die im Christentum zum Aus-

druck komme. Im Abschnitt 51 fährt Nietzsche fort:  

«Das Christentum hat die Ranküne der Kranken 

auf dem Grunde, den Instinkt gegen die Gesun-

den, gegen die Gesundheit gerichtet. Alles Wohl-

geratene, Stolze, Übermütige, die Schönheit vor 

allem tut ihm in Ohren und Augen weh. Nochmals 

erinnre ich an das unschätzbare Wort des Paulus; 

«Was schwach ist vor der Welt, was töricht ist vor 

der Welt, das Unedle und Verachtete vor der Welt 

hat Gott erwählet«: das war die Formel, in hoc 

signo siegte die décadence. – Gott am Kreuze – 

versteht man immer noch die furchtbare Hinter-

gedanklichkeit dieses Symbols nicht? – Alles was 

leidet, alles was am Kreuze hängt, ist göttlich ... 

Wir alle hängen am Kreuze, folglich sind wir gött-

lich ... Wir allein sind göttlich ... Das Christentum 

war ein Sieg, eine vornehmere Gesinnung ging an 

ihm zugrunde – das Christentum war bisher das 

größte Unglück der Menschheit.» 

1966 trifft sich die Arbeitsgruppe «Poetik & Hermeneutik» um unter dem Titel «Die nicht mehr 

schönen Künste: Grenzphänomene des Ästhetischen» zu diskutieren. Und der Literaturwissen-

schaftler Hans Robert Jauß, Spiritus Rector der Gruppe, referiert über «Die klassische und die 

christliche Rechtfertigung des Hässlichen in mittelalterlicher Literatur»3 während der Religions-

soziologe und Philosoph Jakob Taubes über «Die Rechtfertigung des Hässlichen in urchristlicher 

Tradition»4 sprach.  

DUCCIO di Buoninsegna, Kruzifix, 1308-11 

Edvard Munch, Friedrich Nietzsche, 1906 



Jakob Taubes wies in seinem Beitrag darauf hin, dass es Nietzsche war, der wie kein anderer 

vor ihm, den revolutionären Beitrag des Christentums zur Ästhetik erkannt und benannt hat:  

«Denn tiefer als alle Apologie des Christentums, die darauf aus ist, die Unterscheidung des 

Christlichen vom Antiken zu verwischen, verstand Nietzsche den ‚sermo humilis’ (d.i. der 

niedere Stil, A.M.) des Paulus als eine Umwertung der religiösen, ethischen und ästheti-

schen Werte der Antike, die im Urchristentum sich anbahnt und langsam, aber unaufhalt-

sam bis in die Poren unserer sinnlichen Anschauung dringt.»5 

Die Frage ist aber, warum es so viele Jahrhunderte gedauert hat, bis sich diese Erkenntnis 

durchgesetzt hat. Denn obwohl Paulus sich ja in aller wünschenswerten Deutlichkeit geäußert 

hat, dauerte es immerhin fast 1000 Jahre bis entsprechende Darstellungen im Christentum über-

haupt auftauchen. Jakob Taubes vermutet, dass einer der zentralen Gründe darin liegen könnte, 

dass man schon früh die «harte Wirklichkeit» des Todes am Kreuz zugunsten symbolischer und 

überhöhender Deutungen verdrängte: das unsichtbare Kreuz trat an die Stelle des sichtbaren.6 

Dennoch war der Umstand, dass in der Frage der Ästhetik etwas völlig Neues in die Welt getreten 

war, den frühen Christen durchaus bewusst – weniger als ästhetisches Programm, als vielmehr 

als argumentative Figur. Denn die Verse aus Jesaja 53 waren in der alten Kirche das wichtigste 

Zeugnis für den «hässlichen» Christus. 

«Dieser Mensch wuchs auf wie ein Keimling vor Gott, wie eine Wurzel aus trockener Erde, 

ohne Ansehen und ohne Ausstrahlung, auf die wir geachtet hätten, da war kein Anblick, 

der uns gefallen hätte. Verachtet und von Menschen gemieden, voller Schmerzen, vertraut 

mit Krankheit, wie ein Mensch, vor dem man das Gesicht verhüllt, so verschmäht war sie, 

wir achteten diese Gestalt nicht. Doch in Wahrheit trug sie unsere Krankheiten, lud sich 

unsere Schmerzen auf. Aber wir hielten sie für geschlagen, von Gott getroffen und ernied-

rigt. Doch sie war durchbohrt um unserer Verbrechen willen, zerschlagen wegen unseres 

Versagens. Bestrafung lag auf ihr – uns zum Frieden, durch ihre Wunden sind wir geheilt.»7 

Die christlichen Oracula Sibyllina, eine Apokalypse aus der Zeit der Verfolgung, die den Hass 

gegen Rom atmet, begründen diesen Zusammenhang:  

«Denn nicht in Herrlichkeit, sondern wie ein Mensch wird er in die Schöpfung kommen, 

elend, entehrt und unansehnlich, damit er den Elenden Hoffnung gäbe».8 

Schwankend bleibt das Urteil des Clemens Alexandrinus. Zwar übernimmt Clemens aus der alten 

Kirche die Tradition, dass Jesus,  

«weniger schön war als alle Menschenkinder und äußerlich hässlich erscheint. Christus 

müsse aber unscheinbar und missgestaltet sein, damit er uns nicht ablenke, sondern viel-

mehr hinlenke auf das Gestaltlose und das Unkörperliche! Christus wollte gar nicht in schö-

ner Gestalt erscheinen, um niemanden von seiner Predigt abzulenken, „damit niemand 

über dem Lob der anmutigenden Erscheinung und über der Bewunderung seiner Schönheit 

versäume, sich um seine Worte zu kümmern und nicht über der Aufmerksamkeit über das 

Vergängliche sich von dem Geistigen fernhalten lasse».  

Trotzdem kann Clemens auch unvermittelt von Christus sagen, dass er  

«jede menschliche Natur übersteigt, so schön, dass er von uns allen geliebt zu werden 

verdient, die wir uns nach dem wahrhaft Schönen sehnen.» 



Im Zeugnis des antiken Philosophen Celsus kommt der heidnische 

Widerstand gegen den «hässlichen» Christus zu Wort. Celsus argu-

mentiert in «Wahre Lehre», seiner Streitschrift gegen den christli-

chen Glauben, mit einem «ästhetischen» Argument:  

«Da nun ein göttlicher Geist in dem Körper war, so hätte dieser 

durchaus von den übrigen verschieden sein müssen entweder 

nach Größe oder Schönheit oder Kraft oder Stimme oder Ein-

druck oder Gabe der Überredung. Denn es ist unmöglich, dass 

ein Körper, dem etwas Göttliches mehr als den andern eigen 

war, sich gar nicht von einem andern unterschieden hätte; die-

ser aber unterschied sich gar nicht von einem andern Körper, 

sondern war, wie sie sagen, klein und missgestaltet und unedel.» 

In der Auseinandersetzung mit Celsus erkennt Origenes zwar an, 

dass Jesus «missgestaltet» war, glaubt aber die Charakteristika 

«klein» und «unedel» ablehnen zu können. Aus Jesaja 53 will Ori-

gines nur entnehmen, dass Jesus sich nur dem Volk nicht in herrli-

cher Gestalt gezeigt habe. Dazu führt er eine interessante Unter-

scheidung ein, denn er geht von zwei Erscheinungsweisen Christi 

aus: Zwar galt für das Volk, dass er nicht Gestalt noch Schönheit 

hatte, aber für die ihn begleitenden Jünger war er herrlich, ein-

drucksvoll und bewundernswert. Den Simplices erscheint Christus 

also anders als den Perfecti.  

«Für diejenigen, die erst in den Glauben eingeführt werden, hat er die Gestalt des Knechtes, 

so dass sie sagen: Wir sehen ihn, und er hatte weder Gestalt noch Schönheit. Sie bleiben 

auch bei der Gestalt des Knechtes stehen und erkennen nicht das Ganze des logos.»  

Der Gekreuzigte gilt nur für die Simplices. Im Glaubensausdruck dominierte daher nach einer 

gewissen Latenzzeit der Bilderlosigkeit vor allem die schöne Gestalt Christi. 

 

Domitilla-Katakombe Rom 



„In der alten Kirche selbst war die Erinnerung an den Kampf des Alten Testamentes gegen 

die heidnischen Götterbilder lange Zeit zu lebendig, um die Befangenheit gegenüber einer 

bildlichen Darstellung Christi zu brechen. Die Bilderfrage hat die alte Kirche schon lange 

vor dem byzantinischen Bilderstreit bewegt, und lange hat sie sich gegen das Bild im christ-

lichen Raum gewehrt. Auf den ersten erhaltenen Bildern erscheint Christus als Guter Hirte, 

als Orpheus, als Steuermann der Kirche, als Lehrer des wahren Logos oder als Bringer 

wunderbarer Rettung.  

Wenn die christliche Kunst vornehmlich durch ihre Bindung ans Wort der Schrift bestimmt 

blieb und als eine Art biblia pauperum im Dienst der Lehre und der Liturgie stand, so 

erstaunt es, wie spät erst in der christlichen Kunst ein ‚modus humilis’ sich durchsetzt. 

Kreuz oder Kreuzigung hätten wohl den Leitfaden für eine genuin christliche Kunst liefern 

können. [So] überrascht es dennoch, dass aus den ersten drei Jahrhunderten keine Dar-

stellungen des Kreuzes sich erhalten haben.“9 

Ich mache an dieser Stelle einen Break und setze mich im Folgenden mit dem ambivalenten 

Verhältnis des Religiösen zum Schönen auseinander, bevor ich dann wieder auf die Entdeckung 

des Hässlichen vor allem im 20. Jahrhundert zurückkomme. 

*** 

Das kirchliche Problem mit dem sinnlich Schönen 

«1958 war auf der Brüsseler Weltausstellung im Pavil-

lon des Vatikanstaates ein lebensgroßes Bild von Bri-

gitte Bardot zu sehen, das die Sünde und das Böse 

verkörpern sollte, ein Thema, das die katholischen Mo-

raltheologen seit eh und je ebenso ausgiebig beschäf-

tigt wie die Maler und Bildhauer.  

Die neue 'Eva' erwies sich als überraschend attraktiv, 

weshalb man sich genötigt sah, ihr Bild wieder zu ent-

fernen. Die Kirche sah sich von einer Allegorie verun-

sichert, deren sie sich seit Jahrhunderten bedient 

hatte. Die Macht des Bildes zwang sie zum Bildver-

zicht. Einmal angerufen, hatte das Bild des Filmstars 

eine Wirkungsmacht entfaltet, welche dem ihm zuge-

wiesenen belehrenden Kontext sprengte: anstatt zu 

warnen, verführte es. Deshalb musste es verschwin-

den. Insgeheim gehorchten die vatikanischen Instan-

zen einer Bilderangst, wie sie ähnlich auch den Ikonoklasten erfasst, der sich von der Be-

drohung durch das Götzenbild befreit, indem er es zertrümmert.»10  

Der Kunsthistoriker Werner Hofmann, der diese Anekdote überliefert, verweist darauf, dass 

schon wenige Jahre später dasselbe Bild, das gerade noch entschieden als sinnliche Verkörpe-

rung des Schönen beschrieben wurde, nun als typisch verzerrtes Frauenbild aus männlich-pat-

riarchalischer Perspektive angesehen wurde und daher deutlichen Vorbehalten unterliege. Eben 

noch die Verkörperung des Schönen, nun aber feiles Idol männlicher Lustbarkeit? Offenkundig 

ist die Beziehung des Schönen zum Guten bzw. Bösen geschichtlichen Veränderungen unterwor-

fen. Der Satz »heute hui, morgen pfui« gilt auch für das ästhetisch Ausgezeichnete.  



Als der Vatikan Brigitte Bardo derartig vorführte, geschah das 

natürlich nicht einfach so, sondern in Reaktion auf die Populär-

kultur. 1957 war jener Film erschienen, der in Deutschland den 

Titel „Und ewig lockt das Weib“ trug und im Amerikanischen un-

ter dem noch mehr zugespitzten Titel „and God created woman“ 

erschien. Altersfreigabe: 18 Jahre.  

Die Filmwerbung ergänzte den Filmtitel «and God created wo-

man» mit dem Satz: «… but the devil invented Brigitte Bardot. 

A phenomenon you have to see to believe!» Darauf reagierte 

der Vatikan. 

 

Das oberflächliche Schöne 

Was aber ist es wirklich wert, »schön« genannt zu werden? In der Geschichte der Menschheit 

war das, was jeweils »schön« sein sollte, immer umstritten. So absolut die Rede vom Schönen 

jeweils war, so relativ war das, was sie bezeichnete. Ist die Venus von Willendorf schön oder 

war es das Schlankheitsmodel Twiggy?  



  

Und wer entscheidet das aufgrund welcher Kriterien? Und ist diese Art der Schönheit nicht nur 

oberflächlich? In Umberto Ecos Roman »Der Name der Rose«, der um die im Mittelalter kontro-

versen Fragen nach dem Wahren, Guten und Schönen kreist, vertritt Ubertin von Casale jene 

Position, die vor der bloßen Oberflächlichkeit des Schönen warnt und sich dabei der drastischen 

Worte des Heiligen Odo von Cluny (879-942) bedient:  

Sieh dich vor, mein Sohn ... Die Schönheit des Leibes ist auf die Haut beschränkt. Wenn 

die Männer sehen könnten, was unter der Haut ist ..., sie würden erschauern beim Anblick 

der Frau. All diese Anmut besteht nur aus Schleim und Blut und Körpersäften und Gallert. 

Wenn du bedenkst, was in den Nasenlöchern, im Hals und im Bauche steckt, so findest du 

nichts als ekligen Auswurf. Und wenn es dich ekelt, mit den Fingerspitzen den Schleim oder 

Kot zu berühren, wie kannst du dann jemals begehren, die Hülle um all diesen Kot zu 

umarmen?11  

 

 

 

Grabmal Wilhelm II. 
von Hessen, Anfang 16. 
Jahrhundert, im Land-
grafenchor der Elisabe-
thkirche in Marburg,  
geschaffen vom Bild-
hauer Ludwig Juppe 



Der schöne Körper ist demnach nur ein ästhetischer Schein, der die Wirklichkeit verbirgt. Natür-

lich diente Odos Argumentation auch der Abwehr der Attraktivität der Frau, die man allzu deut-

lich spürte. Das Bild der Frau musste depotenziert und dämonisiert werden, damit es seine Wir-

kungsmacht verliert. 

  

Heute freilich würde sich nicht einmal mehr Heidi Klum oder Paris Hilton als Verkörperung der 

schönen Sünde eignen. Der Schein weiblicher Sünde ist durch die Werbung so alltäglich gewor-

den, dass aller Reiz verflogen ist. Was bei Brigitte Bardot 1958 noch für Aufregung und öffentli-

che Debatten sorgte, würde heute niemanden mehr «erregen». Die wahre Strategie, Bildern ihre 

Macht zu nehmen, ist weder, sie zu entfernen bzw. zu zerstören, noch, sie zu tabuisieren, son-

dern vielmehr, sie zu inflationieren. Erst die Bilderflut der Moderne macht das Bild der Schönheit 

harmlos, ja sinnlos. 

Historisch konkretisiert sich das Ideal der Schönheit in unterschiedlichen Bil-

dern. In biblischer Perspektive stellte zum Beispiel der junge David ein Bild 

von einem Mann dar: er ist, wie 1. Sam 16, 18 berichtet,   

»des Saitenspiels kundig, ein tapferer Mann und tüchtig zum Kampf, 

verständig in seinen Reden und schön gestaltet, und der Herr ist mit 

ihm«.  

Bis in die Gegenwart ist dieser David - nicht zuletzt dank massiver Hilfestel-

lung durch Michelangelo Buonarroti - ein männliches Idealbild geblieben.  

Das Bild Christi dagegen ist - vor allem wegen der aus Jesaja 53 abge-

leiteten Überlegung, er habe weder Schönheit noch Gestalt besessen - 

weniger prägend für das männliche Schönheitsideal geworden.  

Und doch ist Donatellos Streit mit Filippo Brunelleschi einhundert 

Jahre zuvor, wie Christus am Kreuz darzustellen sei, auch ein Streit 

um das wahre Bild menschlicher Schönheit.  



Vasari erzählt die Anekdote in seiner «Leben der berühmtesten Maler, Bildhauer und Baumeis-

ter»12 so: 

«In derselben Kirche [Santa Croce] arbeitete er [Donatello] unter dem 

Querschiff neben dem Bilde von Taddeo Gaddi mit ungewöhnlicher Mühe einen 

Kruzifixus von Holz, und als er ihn beendet hatte und es ihm schien, er habe etwas 

Besonderes vollführt, zeigte er ihn dem Filippo Brunelleschi, seinem vertrauten 

Freund, um dessen Meinung zu hören.  

Filippo, der nach den Reden Donatos etwas viel Besseres erwartet hatte als vor ihm stand, lä-

chelte ein wenig, und Donato, der dieses sah, bat ihn bei der Freundschaft, die zwischen ihnen 

bestand, er solle ihm sagen, was er davon halte.  

»Mir scheint«, erwiderte Filippo freimütig, »du hast einen Bauern ans Kreuz geheftet und 

nicht die Gestalt eines Christus, der zart gebaut und der schönste Mann gewesen ist, der 

je geboren wurde.«  

Donato, der auf ein Lob gehofft hatte, fühlte sich innerlich verletzt, mehr noch als er selbst 

glaubte, und antwortete:  

»Wenn es so leicht wäre, etwas zu machen, wie es zu beurteilen, so würde mein Christus 

dir wohl ein Christus scheinen und nicht ein Bauer. Nimm ein Stück Holz und versuche 

selbst einen zu formen.«  

Filippo sagte kein Wort mehr, ging nach Hause und fing an, ohne daß jemand es wußte, ein 

Kruzifix zu arbeiten, wobei er Donato zu übertreffen suchte, damit er nicht sein eigenes Urteil 

Lügen strafe. Nach vielen Monaten führte er das Werk zu höchster Vollendung.  

Eines Morgens bat er dann Donato zum Frühstück zu sich, und dieser nahm 

seine Einladung an. Als sie zusammen nach der Wohnung Filippos gingen, 

kaufte er einiges auf dem Markt und sagte, indem er es Donato gab: »Gehe 

mit diesen Dingen in mein Haus und warte auf mich, ich komme gleich nach.« 

Donato trat in die Wohnung, die zu ebener Erde lag, und sah das Kruzifix Filippos   

in guter Beleuchtung, blieb stehen, um es zu betrachten und fand es so 

vollkommen, dass er, überwunden von Staunen und ganz außer sich, die Arme 

ausbreitete und die Schürze fallen ließ. Alles was darin war, Eier, Käse und andere Ware, zer-

brach in viele Stücke, ohne daß ihn dies hinderte zu bewundern und wie einer, der den Verstand 

verloren hat, dazustehen.  

Da trat Filippo hinzu und fragte lächelnd: »Donato, was hast du vor? Was wollen wir zum Früh-

stück essen, da du alles zur Erde geworfen hast?« – »Ich für mich«, antwortete Donato, »habe 

für heute mein Teil; willst du das deinige, so nimm dir's. – Doch genug, dir ist vergönnt, den 

Heiland darzustellen, mir aber den Bauern.« 

  



   

Damit ist aber noch gar nichts entschieden. Denn was aber ist das wahre, das angemessene Bild 

(vera icon) von Jesus Christi? Das eines Bauern? Oder das des schönsten Mannes, der je geboren 

wurde? Im 21. Jahrhundert diskutieren wir immer nach über derartige Fragen etwa ob Jesus aks 

Weisser dargestellt werden darf, ob er sich je nach Kontext inkulturiert oder ob er veristisch als 

People of Color darzustellen ist. 

Auch die biblisch ausgezeichneten Frauen zeigen 

neben ihrer Schönheit auch einen ausgeprägten 

heldischen Zug: so etwa Ester, die quasi durch 

einen Schönheitswettbewerb zur Königin wird 

und später ihr Volk vor Nachstellungen schützt, 

oder Judith, die Holofernes köpft und so ihr Land 

rettet, aber auch Bathseba, deren politisches 

Geschick Salomo zur Macht verhilft.  

Alle drei sind nicht zuletzt wegen dieser Kombi-

nation von Schönheit und Entschiedenheit be-

vorzugte Gestalten der christlichen Kunstge-

schichte. In besonderer Zuspitzung ist dies an 

Artemisia Gentileschis Arbeit »Judith enthauptet 

Holofernes« abzulesen. 
Artemisia Gentileschi, »Judith enthauptet  

Holofernes«, 1612, Uffizien Florenz 



 Fast 2000 Jahre später finden wir übrigens in der Romantik mit Schneewittchen 

ein ganz anderes Idealbild der Frau: »so weiß wie Schnee, so rot wie Blut und so 

schwarzhaarig wie Ebenholz«. Sie ist das Gegenbild ebenso zur biblischen Heldin 

wie zum blonden, blauäugigen und braungebrannten weiblichen Idol des 20. 

Jahrhunderts. In Zeiten, in denen die Bräune der Haut noch ein Anzeichen 

dafür war, dass man arbeiten musste, war die weiße (= blasse) Haut eben 

noch ein Kennzeichen der Reichen und Schönen. Mit diesem Merkmal würde 

frau heute vermutlich bei jedem Schönheitswettbewerb scheitern.  

 

»Kaum eine Gottheit kann sich einer so zahlreichen und dokumentierten Theologie rühmen wie 

das Schöne« schreibt Luigi Russo über »Die Fata Morgana des Schönen«.13 Aber keine Gottheit 

ist auch derartigen Wandlungen unterworfen wie das Schöne. Dort, wo sie bildhaft Gestalt ge-

winnt, ist sie wie kaum etwas anderes der Vergänglichkeit unterworfen. Der Höhenflug des Schö-

nen in der abendländischen Geschichte hat nämlich auch seine Grenzen - das wird nicht erst 

durch die Worte der mittelalterlichen Mönche über die Vergänglichkeit der Schönheit deutlich.  

Die Hässlichkeit – eine Entdeckung des Christentums 

Und so komme ich wieder zurück auf jene zentrale Entdeckung des Christentums, die Friedrich 

Nietzsche so eindrücklich benannt hat, nämlich dass alles Wohlgeratene, Stolze, ja die Schönheit 

selbst zweitranig wird und in den Hintergrund tritt.  

«Man kann die Ästhetik der Hässlichkeit als eine der großen Beiträge des Christentums zur 

Geschichte der Kunst bezeichnen. Die Wahrnehmung des Christusbildes verändert die 

Wahrnehmung aller Bilder. Dass ein ans Kreuz geschlagener Körper zum Gegenstand der 

Kunst und der Verehrung werden konnte, ist ein bis in die aktuelle Gegenwart verstörender 

Tatbestand.»14  



Andererseits bildete der so als «hässlich» gezeigte 

Christus tatsächlich immer ein hohes Potential an 

Identifikationsmöglichkeiten für die von Origines 

benannten Simplices (im Sinne von Nicht-Klerikern) 

aus, weil sich zum Beispiel die kranken und leiden-

den Menschen in Christus wieder entdecken konn-

ten. Sie sahen sich in ihm gespiegelt und konnten 

so die christliche Botschaft unmittelbar über die Bil-

didentifikation auf sich beziehen.  

Das ist beim Christus am Kreuz des Klosters der An-

toniter in Isenheim augenscheinlich, der den an der 

Mutterkornpilzvergiftung Erkrankten mit ihrem ei-

genen Leiden gegenübertritt. Mathis Grünewald hat 

hier nicht die ostentative Schönheit gesucht, son-

dern ganz bewusst die Lebenswelt der Vergifteten 

vor dem Bild eingefangen. 15 

Es kommt nun noch etwas anderes hinzu, nämlich die sich 

bereits 1300 mit Giotto abzeichnende und dann mit dem be-

ginnenden 16. Jahrhundert sich durchsetzende realistische 

Kehre in Theologie und Ästhetik. Man wendete sich dem Men-

schen zu, wie er war und nicht, wie er sein sollte. Das führt 

dann zu so radikalen Positionen wie die von Andrea Mantegna, 

dem neben Bellini bedeutendsten Maler der Frührenaissance, 

der Christus quasi als Leichnam aus der Perspektive des Pa-

thologen zeigt, in extremer Unterperspektive, wobei beson-

ders die Anatomie ausführlich hervorgehoben wird.  

Und noch später führt es dazu, dass Christus als anatomisches 

Wachsmodell für Studien verwendet wird. Und auch auf theo-

logischer Seite finden wir ähnliche Entwicklungen und Entde-

ckungen hin zum Realismus und zum niederen Stil. 

Deutlich wird das nicht zuletzt in Martin Luthers berühmter Auslegung des Magnifikat der Maria, 

das wir in Lukas 1,46ff. finden.  

Und Maria sprach: Meine Seele erhebt den Herrn, und mein Geist freut sich Gottes, meines 

Heilandes; denn er hat die Niedrigkeit seiner Magd angesehen. Siehe, von nun an werden 

mich selig preisen alle Kindeskinder. Denn er hat große Dinge an mir getan, der da mächtig 

ist und dessen Name heilig ist ... Er stößt die Gewaltigen vom Thron und erhebt die Nied-

rigen. Die Hungrigen füllt er mit Gütern und lässt die Reichen leer ausgehen. 



Anhand dieses Textes verweist Luther in seiner Auslegung auf Gottes eigene Sicht, sozusagen 

»Gottes Ästhetik«, die sich nicht um konventionelle Regeln von Schön und Reich kümmert, son-

dern auf die unscheinbaren und niedrigen Menschen und verachteten Dinge blickt: 

»Das erfahren wir täglich, wie jedermann nur über sich, zur Ehre, zur Gewalt, zum Reich-

tum, zur Kunst, zu gutem Leben und allem, was groß und hoch ist, sich bemüht. Und wo 

solche Leute sind, denen hängt jedermann an, da läuft man hinzu, da dient man gern, da 

will jedermann sein und der Höhe teilhaftig werden ...  

Wiederum in die Tiefe will niemand sehen. Wo Armut, Schmach, Not, Jammer und Angst 

ist, da wendet jedermann die Augen ab. Und wo solche Leute sind, da läuft jedermann 

davon, da flieht, da scheut, da lässt man sie und denkt niemand, ihnen zu helfen, beizu-

stehen und zu machen, dass sie auch etwas sind.16  

Wenn man dies als „Ästhetik Gottes“ liest, wenn man es also quasi programmatisch versteht, 

dann gilt es in und mit der Kunst in die Tiefe zu schauen, in und mit der Kunst Armut, Schmach, 

Not, Jammer und Angst im Bild erfahrbar werden zu lassen. Es gilt, sich eine neue Wahrnehmung 

anzueignen, die sich gerade jenen Dingen zuwendet, die bisher aus der Wahrnehmung ausge-

klammert wurden, die es für nicht wert erachtet wurden, künstlerisch, ästhetisch oder auch 

lebensweltlich betrachtet zu werden. Mit einem Schlag erschließt sich ein ganz neuer Bereich für 

die künstlerische Arbeit. 

Die zwei Wege der Kunst in der Moderne 

Dieser Haltung hat sich ein bedeutender Teil der bildenden Kunst der Neuzeit angeschlossen. 

Denn vor allem in der Moderne war das Schöne zur fraglichen Größe geworden. Der Philosoph 

Hannes Böhringer hat deshalb zwei Wege der Kunst in der Moderne unterschieden, einen philo-

sophischen und einen christlichen:  

Philosophisch ist ihr Versuch, das Reich des Sichtbaren und Ge-

genständlichen zu transzendieren, um zur Ideenschau zu gelan-

gen, ihr Aufstieg zur großen Abstraktion und deren Erhabenheit 

von Malevitsch bis Newman, ihr Hang zum Konzeptuellen, sich bis 

zur Entmaterialisierung zu vergeistigen während die christliche 

Struktur der modernen Kunst immer wieder dazu führt, dieses Jen-

seitige und Erhabene, die unbestimmte Fülle des göttlichen Logos 

gerade in seinem Herabstieg und seiner Durchdringung mit dem 

ihm ganz und gar Inadäquaten, dem Gewöhnlichen, Alltäglichen, 

Ordinären, Materiellen, Gegenständlichen, Trivialen, Kriminellen, 

Simplen sichtbar machen, wie es etwa von Dada, Fluxus oder der Pop art unternommen 

wurde. Hierzu gehört auch die Tradition der modernen Kunst, in der Kunst immer wieder 

auf Können, Kunst und Kunstfertigkeit, auf Vollkommenheit und Perfektion zu verzichten.17  

Es ist also durchaus plausibel, die "Verklärung des Gewöhnlichen",18 die in einem Strang der 

Kunst der Moderne stattfindet, als christlich zu interpretieren. "An Gottes Wahrnehmen der 

menschlichen Wirklichkeit, an seiner Sehkraft und Sehschärfe", daraufhin hat Edgar Thaidigs-

mann in seiner Untersuchung von Luthers Auslegung hingewiesen, "wird die Art und Weise des 

menschlichen Wahrnehmens offenbar".19  



Dass eine Plakatabrisswand, eine Suppendose, ein Urinal eben nicht nur einfach banal, sondern 

durchaus der Betrachtung wert sind, macht die Kunst des 20. Jahrhunderts in der Folge von 

Marcel Duchamp, insbesondere aber dann im Nouveau Réalisme eindringlich deutlich. Zugleich 

verändert sie die Wahrnehmung des Alltags: nach der ästhetischen Verklärung des Gewöhnli-

chen erscheint nun auch das außerästhetisch Gewöhnliche in einem neuen Licht.  

Jedenfalls bleibt mit dem Kunstphilosophen Arthur Danto (der diese 

Entwicklung selbst relativ kritisch eingeschätzt hat) daran festzuhal-

ten, dass man die Entdeckung des Gewöhnlichen in der Kunst des 

20. Jahrhunderts auch lesen kann als einen  

„Kommentar zu einer Theorie, die mindestens so alt ist wie der 

Heilige Augustinus und die ihrerseits vielleicht die ästhetische Um-

formung einer wesentlich christlichen Lehre ist, dass der Geringste 

unter uns – vielleicht gerade der Geringste unter uns – in heiliger 

Gnade erstrahlt.“20 

Und damit sind wir wieder am Anfang, beim Entsetzen Friedrich Nietzsches, dass dem Christen-

tum vor allem die Schönheit in Ohren und Augen wehtut und sich lieber dem Niedrigen, Ausge-

schlossenen, Unedlen und Verachteten zuwendet.  

Selbstverständlich hat die Kunst des 20. Jahrhunderts diesen Impuls nicht in dem Sinne aufge-

griffen, dass sie bewusst den urchristlichen Impuls in ihre Arbeiten umgesetzt hat. Eine solche 

Deutung wäre mit der Entwicklung der Moderne nicht vereinbar. Aber man kann durchaus, wie 

dies der Philosoph Hannes Böhringer und der Philosoph Arthur Danto getan haben, zur Erhellung 

der Kunstentwicklung im 20. Jahrhundert darauf hinweisen, dass es hier Verwandtschaften oder 

sagen wir „Familienähnlichkeiten“ gibt.  

Nicht verschwiegen werden soll, dass ein Teil der Gegenwartskultur genau diese Nähe sieht, sie 

aber für außerordentlich problematisch hält. Denn für sie ist die moderne Kunst selbst nichts 

anderes als eine unendliche Geschichte von Austreibung und Zerstörung, Aufschlitzen und Ab-

wracken, Entzaubern und Eliminieren in der Tradition des biblischen Bilderverbots und der radi-

kalen Wahrheitsorientierung des Christentums. Sie fragen: 

„wem hat die zeitgenössische Kunst so energisch zu entkommen versucht? Worauf zielte 

so viel Ikonoklasmus ab, so viel Asketismus, so viel gewaltsame und manchmal frenetische 

Energie? … Wie lange noch wollen wir ein Bild, eine Installation, ein Objekt danach beur-

teilen, welche anderen Bilder, Installationen, Objekte durch es bekämpft, ersetzt, zerstört, 

verspottet, degradiert, parodiert werden sollen.“21 

Sie begreifen also durchaus, dass die Moderne auch als Fortsetzung des christlichen Projekts der 

Umwertung aller Werte gelesen werden kann, als immer kritischere Befragung der geltenden 

Werte. Und genau diese konstitutive Neubewertung der Welt im Sinne einer anderen Wahrheit 

lehnen sie ab. Aber auch in dieser Ablehnung wiederholen sie nur eine Konstellation, die schon 

in der Antike dem Christentum entgegengesetzt wurde. 

Duchamp, Fountain, 1917 



Piss-Christ: die ästhetische Herausforderung 

Ich schließe mit einem Kunstwerk, das vor einigen Jahren die Öffentlichkeit erregte. Es handelt 

sich um Andres Serranos Fotografie eines Kruzifixes. Auf den ersten Blick ist es kein hässliches 

Foto, sondern ein leuchtendes, geradezu transzendentes Bild. Dann aber erfährt man, dass Ser-

rano ein Plastik-Kruzifix in einen durchsichtigen Plastikeimer mit Kuh-Blut und Kuh-Urin und 

seinem eigenem Urin getaucht hat, es dann fotografierte und „Piss Christ“ nannte. Ist das der 

revolutionäre Beitrag des Christentums zur Kunst? wie stehen wir zu Serranos „Piss Christ“ nach 

dem Durchgang durch die Geschichte des Schönen und Hässlichen in christlicher Perspektive?  

„Sondern was töricht ist vor der Welt, das hat Gott erwählet, dass er die Weisen zuschan-

den mache; und was schwach ist vor der Welt, das hat Gott erwählet, dass er zuschanden 

mache, was stark ist; und das Unedle vor der Welt und das Verachtete hat Gott erwählet, 

und das da nichts ist, dass er zunichte mache, was etwas ist. Auf dass sich vor ihm kein 

Fleisch rühme“ 

Wie gehen wir mit dem Törichten, dem Schwachen, dem Unedlen und dem Verachteten um? 

Und was ist, wenn dieses Prinzip auf den Verkünder selbst angewandt wird? Dann vielleicht doch 

lieber die schöne Kunst, das nicht verstörende Bild, die Verklärung und der Glanz, das Gold der 

Ikone? Oder doch der mühsame Versuch, auch dieses Bild noch in den ordo der christlich inspi-

rierten Ästhetik mit einzubeziehen, auch noch im Letzten des Erste zu erkennen? 

Der Schriftsteller Andrew Hudgins hat im Jahr 2000 ein Gedicht auf das Bild veröffentlicht, mit 

dem er die erregte Debatte zumindest vorübergehend beruhigen konnte. Es lautet: 

Wenn wir nun nicht wüssten, dass es Kuh-Blut und Urin ist  
Wenn wir nicht wüssten, dass Serrano wochenlang seinen Urin in einem Plastikeimer gesammelt hat  
Wenn wir nicht wüssten, dass das Kreuz aus Plastik ist 
Würden wir dann nicht davon ausgehen, dass es geradezu zu schön ist? 

Wir würden davon ausgehen, es war die Auferstehung  
Glorie, Christus durch Licht ins Licht verwandelt 
Weil das Blut und Urin wie ein Heiligenschein brennen 

Und Licht, wie immer, Licht macht es schön.  

Wir wurden in Urin und Kot geboren, sagt Augustinus,  
und so wurde Christus, wenn es einen Christus gab, in diese Welt geschleudert wie wir 
auf einer Flut von Blut und Urin. Blut, Kot, Urin  
aus der die gefallene Welt gemacht ist, und aus denen wir gemacht sind 

Er pinkelte, ejakulierte, schiss, weinte, blutete –  

blutete unter Pontius Pilatus, und ich nehme an,der verstümmelte Gott, der Verbrecher,  
der gedemütigte Gott, entleerte sich auf das Kreuz  
und das Blut und Urin beschmierte seine Beine  

Und er stieg leiblich zum Himmel auf,  
und am dritten Tag erhob er sich in Herrlichkeit,  
das ist das, was wir hier sehen,  
der Piss Christ im leuchtenden Blut: 

Das ist der irreduzible Punkt des Glaubens,  
Gott geworfen in menschliche Abfälle,eingetaucht und glänzend 
Wir haben uns an Schönheit ohne Schrecken gewöhnt.  
Wir haben uns an nutzlose Schönheit gewöhnt.  

 

  

https://en.wikipedia.org/wiki/Piss_Christ


Anmerkungen 

 
1  Dieser Text erschien zuerst in: Paprotny, Thorsten (Hg.) (2011): Schönheit des Glaubens. Münster, S. 137-151. Er 

wurde für die Publikation in tà katoptrizómena leicht überarbeitet und ergänzt. 
2  Nietzsche, Friedrich (2009): Der Antichrist. Versuch einer Kritik des Christentums: Insel Verlag. 
3  Jauß, Hans Robert (1968): Die klassische und die christliche Rechtfertigung des Hässlichen in mittelalterlicher Lite-

ratur. In: Jauß, Hans Robert (Hg.): Die nicht mehr schönen Künste. Grenzphänomene d. Ästhetischen. München. 
(Poetik u. Hermeneutik, 3), S. 143–168. 

4  Taubes, Jacob (1968): Die Rechtfertigung des Hässlichen in urchristlicher Tradition. In: Jauß, Hans Robert (Hg.): Die 
nicht mehr schönen Künste. Grenzphänomene d. Ästhetischen. München (Poetik u. Hermeneutik, 3), S. 169–186. 

5  Ebd. S. 169 
6  Ebd. S. 180. 
7  Bail, Ulrike; Crüsemann, Frank; Crüsemann, Marlene, et al. (Hg.) (2007): Bibel in gerechter Sprache: Gütersloh. 
8  Die folgende Darstellung übernehme ich aus dem Text von Jacob Taubes. 
9  Ebd. 
10  Hofmann, Werner (1983): Die Geburt der Moderne aus dem Geist der Religion. In: Hofmann, Werner (Hg.): Luther 

und die Folgen für die Kunst. Hamburger Kunsthalle, 10.11.83 - 81.1. 84. München, S. 23–71, hier S. 24 
11  Eco, Umberto (1985): Der Name der Rose. 35. Aufl. München. 
12  Vasari, Giorgio (2010): Leben der berühmtesten Maler, Bildhauer und Baumeister. Von Cimabue bis zum Jahre 1567. 

Herausgegeben von Ludwig Schorn. Wiesbaden. 
13  Russo, Luigi (1989): Die Fata Morgana des Schönen. In: Kamper, Dietmar; Wulf, Christoph (Hg.): Der Schein des 

Schönen. Göttingen, S. 51–61. 
14  Taubes, Jacob, a.a.O. 
15  Vgl. dazu Diedrichs, Christof (2017): Woran stirbt Jesus Christus? Und warum? Die Kreuzigungstafel des Isenheimer 

Altars von Mathis Gothart Nithart, genannt Grünewald. Norderstedt. 
16  Martin Luther, Das Magnificat, WA 7, 544-604. Vgl. dazu Thaidigsmann, Edgar (1987): Gottes schöpferisches Sehen. 

Elemente einer theologischen Sehschule im Anschluss an Luthers Auslegung des Magnificat. In: Neue Zeitschrift für 
Systematische Theologie (NZSTh), H. 29  

17  Böhringer, Hannes (1986): Künstlerphilosophentheologen. In: Lischka, Gerhard-Johann; Böhringer, Hannes (Hg.): 
Philosophen-Künstler. Berlin, S. 22f. 

18  Arthur C. Danto: Die Verklärung des Gewöhnlichen. Eine Philosophie der Kunst (1981). Frankfurt 1991 
19  E. Thaidigsmann, a.a.O. , S. 19 . 
20  Ebenda, S. 10.  
21  Latour, Bruno (2002): Iconoclash oder Gibt es eine Welt jenseits des Bilderkrieges? Berlin 

 

VORGESCHLAGENE ZITATION:  

Mertin, Andreas: Wenn das Hässliche schön wird. Der revolutionäre Beitrag des Christentums zur Debatte um die 

Schönheit, tà katoptrizómena – Magazin für Kunst | Kultur | Theologie | Ästhetik, Ausgabe 159, erschienen 

01.02.2026 https://www.theomag.de/159/pdf/am885.pdf  

https://www.theomag.de/159/pdf/am885.pdf

