Das Magazin fiir Kunst | Kultur | Theclogie | Asthetik

Heft 159 | 7% Home | /© Archiv | Impressum und Datenschutz | Das Magazin unterstitzen

Wenn das Hassliche schon wird

Der revolutiondre Beitrag des Christentums zur Debatte um die Schénheit!

Andreas Mertin

Francisco de Zurbaran, Der hl. Lukas als Maler vor dem Gekreuzigten, 1630


https://www.theomag.de/159/index.htm
https://www.theomag.de/index.htm
https://www.theomag.de/liste.htm
https://www.theomag.de/info/impressum.htm
https://www.theomag.de/info/spenden.htm
https://www.theomag.de/index.htm
https://www.theomag.de/liste.htm

Nietzsches Entsetzen
In seinem 1888 abgeschlossenen Werk «Der Anti-
christ»? zitiert Friedrich Nietzsche im Abschnitt 45

den Apostel Paulus aus dem Korintherbrief:

«Sondern was téricht ist vor der Welt, das hat
Gott erwédhlet, dass er die Weisen zuschanden
mache; und was schwach ist vor der Welt, das
hat Gott erwédhlet, dass er zuschanden mache,
was stark ist; und das Unedle vor der Welt und
das Verachtete hat Gott erwdhlet, und das da
nichts ist, dass er zunichte mache, was etwas ist.
Auf dass sich vor ihm kein Fleisch riihme» (Paulus
1. Kor. 1, 20 ff.).

Nietzsche nennt dies bei seiner Auseinandersetzung
mit dem Christentum «ein Zeugnis allerersten Ran-
ges flUr die Psychologie jeder Tschandala-Moral»,
also der von ihm verachteten Moral der Unterdruck-
ten und Entrechteten, die im Christentum zum Aus-
druck komme. Im Abschnitt 51 fahrt Nietzsche fort:

«Das Christentum hat die Rankiine der Kranken
auf dem Grunde, den Instinkt gegen die Gesun-
den, gegen die Gesundheit gerichtet. Alles Wohl-
geratene, Stolze, Ubermiitige, die Schénheit vor
allem tut ihm in Ohren und Augen weh. Nochmals
erinnre ich an das unschétzbare Wort des Paulus;
«Was schwach ist vor der Welt, was téricht ist vor
der Welt, das Unedle und Verachtete vor der Welt
hat Gott erwéhlet«: das war die Formel, in hoc
signo siegte die décadence. - Gott am Kreuze -
versteht man immer noch die furchtbare Hinter-
gedanklichkeit dieses Symbols nicht? — Alles was
leidet, alles was am Kreuze hédngt, ist géttlich ...
Wir alle hdngen am Kreuze, folglich sind wir gétt-
lich ... Wir allein sind géttlich ... Das Christentum
war ein Sieg, eine vornehmere Gesinnung ging an
ihm zugrunde - das Christentum war bisher das
groBte Ungliick der Menschheit. »

AR L q"" i

3 ‘
¥ | s
3 H%'
i (i 5

AR
DUCCIO di Buoninsegna, Kruzifix, 1308-11

1966 trifft sich die Arbeitsgruppe «Poetik & Hermeneutik» um unter dem Titel «Die nicht mehr

schénen Kiinste: Grenzphdnomene des Asthetischen» zu diskutieren. Und der Literaturwissen-

schaftler Hans Robert JauB3, Spiritus Rector der Gruppe, referiert Uber «Dije klassische und die

christliche Rechtfertigung des Hésslichen in mittelalterlicher Literatur»3 wahrend der Religions-

soziologe und Philosoph Jakob Taubes Uber «Die Rechtfertigung des Hésslichen in urchristlicher

Tradition»* sprach.



Jakob Taubes wies in seinem Beitrag darauf hin, dass es Nietzsche war, der wie kein anderer

vor ihm, den revolutiondren Beitrag des Christentums zur Asthetik erkannt und benannt hat:

«Denn tiefer als alle Apologie des Christentums, die darauf aus ist, die Unterscheidung des
Christlichen vom Antiken zu verwischen, verstand Nietzsche den ,sermo humilis’ (d.i. der
niedere Stil, A.M.) des Paulus als eine Umwertung der religibsen, ethischen und &astheti-
schen Werte der Antike, die im Urchristentum sich anbahnt und langsam, aber unaufhalt-
sam bis in die Poren unserer sinnlichen Anschauung dringt.»>

Die Frage ist aber, warum es so viele Jahrhunderte gedauert hat, bis sich diese Erkenntnis
durchgesetzt hat. Denn obwohl Paulus sich ja in aller wiinschenswerten Deutlichkeit geduBert
hat, dauerte es immerhin fast 1000 Jahre bis entsprechende Darstellungen im Christentum Uber-
haupt auftauchen. Jakob Taubes vermutet, dass einer der zentralen Griinde darin liegen kénnte,
dass man schon friih die «harte Wirklichkeit» des Todes am Kreuz zugunsten symbolischer und
Uberhohender Deutungen verdrangte: das unsichtbare Kreuz trat an die Stelle des sichtbaren.®
Dennoch war der Umstand, dass in der Frage der Asthetik etwas véllig Neues in die Welt getreten
war, den frihen Christen durchaus bewusst - weniger als dsthetisches Programm, als vielmehr
als argumentative Figur. Denn die Verse aus Jesaja 53 waren in der alten Kirche das wichtigste
Zeugnis fur den «hasslichen» Christus.
«Dieser Mensch wuchs auf wie ein Keimling vor Gott, wie eine Wurzel aus trockener Erde,
ohne Ansehen und ohne Ausstrahlung, auf die wir geachtet hétten, da war kein Anblick,
der uns gefallen hétte. Verachtet und von Menschen gemieden, voller Schmerzen, vertraut
mit Krankheit, wie ein Mensch, vor dem man das Gesicht verhlllt, so verschméht war sie,
wir achteten diese Gestalt nicht. Doch in Wahrheit trug sie unsere Krankheiten, lud sich
unsere Schmerzen auf. Aber wir hielten sie fiir geschlagen, von Gott getroffen und ernied-

rigt. Doch sie war durchbohrt um unserer Verbrechen willen, zerschlagen wegen unseres
Versagens. Bestrafung lag auf ihr — uns zum Frieden, durch ihre Wunden sind wir geheilt. »”

Die christlichen Oracula Sibyllina, eine Apokalypse aus der Zeit der Verfolgung, die den Hass

gegen Rom atmet, begriinden diesen Zusammenhang:

«Denn nicht in Herrlichkeit, sondern wie ein Mensch wird er in die Schépfung kommen,
elend, entehrt und unansehnlich, damit er den Elenden Hoffnung gébe».8

Schwankend bleibt das Urteil des Clemens Alexandrinus. Zwar Ubernimmt Clemens aus der alten

Kirche die Tradition, dass Jesus,

«weniger schén war als alle Menschenkinder und &duBerlich hésslich erscheint. Christus
milisse aber unscheinbar und missgestaltet sein, damit er uns nicht ablenke, sondern viel-
mehr hinlenke auf das Gestaltlose und das Unkdérperliche! Christus wollte gar nicht in sché-
ner Gestalt erscheinen, um niemanden von seiner Predigt abzulenken, ,damit niemand
liber dem Lob der anmutigenden Erscheinung und Uber der Bewunderung seiner Schénheit
versdume, sich um seine Worte zu kiimmern und nicht (ber der Aufmerksamkeit (iber das
Vergéngliche sich von dem Geistigen fernhalten lasse».

Trotzdem kann Clemens auch unvermittelt von Christus sagen, dass er

«jede menschliche Natur (bersteigt, so schén, dass er von uns allen geliebt zu werden
verdient, die wir uns nach dem wahrhaft Schénen sehnen.»



Im Zeugnis des antiken Philosophen Celsus kommt der heidnische
Widerstand gegen den «hasslichen» Christus zu Wort. Celsus argu-
mentiert in «Wahre Lehre», seiner Streitschrift gegen den christli-

chen Glauben, mit einem «asthetischen» Argument:

«Da nun ein géttlicher Geist in dem Kérper war, so hétte dieser
durchaus von den Ubrigen verschieden sein missen entweder
nach GréBe oder Schénheit oder Kraft oder Stimme oder Ein-
druck oder Gabe der Uberredung. Denn es ist unmdéglich, dass
ein Kérper, dem etwas Goéttliches mehr als den andern eigen
war, sich gar nicht von einem andern unterschieden hétte; die-
ser aber unterschied sich gar nicht von einem andern Koérper,
sondern war, wie sie sagen, klein und missgestaltet und unedel. »

In der Auseinandersetzung mit Celsus erkennt Origenes zwar an,
dass Jesus «missgestaltet» war, glaubt aber die Charakteristika
«klein» und «unedel» ablehnen zu kénnen. Aus Jesaja 53 will Ori-
gines nur entnehmen, dass Jesus sich nur dem Volk nicht in herrli-
cher Gestalt gezeigt habe. Dazu fihrt er eine interessante Unter-
scheidung ein, denn er geht von zwei Erscheinungsweisen Christi
aus: Zwar galt fir das Volk, dass er nicht Gestalt noch Schénheit
hatte, aber fir die ihn begleitenden Jinger war er herrlich, ein-
drucksvoll und bewundernswert. Den Simplices erscheint Christus

also anders als den Perfecti.

«FlUr diejenigen, die erst in den Glauben eingefiihrt werden, hat er die Gestalt des Knechtes,
so dass sie sagen: Wir sehen ihn, und er hatte weder Gestalt noch Schénheit. Sie bleiben
auch bei der Gestalt des Knechtes stehen und erkennen nicht das Ganze des logos. »

Der Gekreuzigte gilt nur fir die Simplices. Im Glaubensausdruck dominierte daher nach einer

gewissen Latenzzeit der Bilderlosigkeit vor allem die schéne Gestalt Christi.

i g ———
A ths - el "'f);:ii
™
<At

Domitilla-Katakombe Rom




»In der alten Kirche selbst war die Erinnerung an den Kampf des Alten Testamentes gegen
die heidnischen Gétterbilder lange Zeit zu lebendig, um die Befangenheit gegeniiber einer
bildlichen Darstellung Christi zu brechen. Die Bilderfrage hat die alte Kirche schon lange
vor dem byzantinischen Bilderstreit bewegt, und lange hat sie sich gegen das Bild im christ-
lichen Raum gewehrt. Auf den ersten erhaltenen Bildern erscheint Christus als Guter Hirte,
als Orpheus, als Steuermann der Kirche, als Lehrer des wahren Logos oder als Bringer
wunderbarer Rettung.

Wenn die christliche Kunst vornehmlich durch ihre Bindung ans Wort der Schrift bestimmt
blieb und als eine Art biblia pauperum im Dienst der Lehre und der Liturgie stand, so
erstaunt es, wie spdt erst in der christlichen Kunst ein ,modus humilis’ sich durchsetzt.
Kreuz oder Kreuzigung hadtten wohl den Leitfaden fiir eine genuin christliche Kunst liefern
kénnen. [So] (iberrascht es dennoch, dass aus den ersten drei Jahrhunderten keine Dar-
stellungen des Kreuzes sich erhalten haben."

Ich mache an dieser Stelle einen Break und setze mich im Folgenden mit dem ambivalenten
Verhaltnis des Religiosen zum Schénen auseinander, bevor ich dann wieder auf die Entdeckung

des Hasslichen vor allem im 20. Jahrhundert zuriickkomme.

%k k

Das kirchliche Problem mit dem sinnlich Schonen

«1958 war auf der Briisseler Weltausstellung im Pavil-
lon des Vatikanstaates ein lebensgroBes Bild von Bri-
gitte Bardot zu sehen, das die Sinde und das Bdse
verkoérpern sollte, ein Thema, das die katholischen Mo-
raltheologen seit eh und je ebenso ausgiebig beschéf-
tigt wie die Maler und Bildhauer.

Die neue 'Eva' erwies sich als (iberraschend attraktiv,
weshalb man sich gendtigt sah, ihr Bild wieder zu ent-
fernen. Die Kirche sah sich von einer Allegorie verun-
sichert, deren sie sich seit Jahrhunderten bedient
hatte. Die Macht des Bildes zwang sie zum Bildver-
zicht. Einmal angerufen, hatte das Bild des Filmstars
eine Wirkungsmacht entfaltet, welche dem ihm zuge-
wiesenen belehrenden Kontext sprengte: anstatt zu
warnen, verfiihrte es. Deshalb musste es verschwin-
den. Insgeheim gehorchten die vatikanischen Instan-
zen einer Bilderangst, wie sie &hnlich auch den Ikonoklasten erfasst, der sich von der Be-
drohung durch das Gétzenbild befreit, indem er es zertriimmert, »10

Der Kunsthistoriker Werner Hofmann, der diese Anekdote Uberliefert, verweist darauf, dass
schon wenige Jahre spater dasselbe Bild, das gerade noch entschieden als sinnliche Verkorpe-
rung des Schénen beschrieben wurde, nun als typisch verzerrtes Frauenbild aus mannlich-pat-
riarchalischer Perspektive angesehen wurde und daher deutlichen Vorbehalten unterliege. Eben
noch die Verkdérperung des Schénen, nun aber feiles Idol mannlicher Lustbarkeit? Offenkundig
ist die Beziehung des Schénen zum Guten bzw. Bdsen geschichtlichen Verdanderungen unterwor-

fen. Der Satz »heute hui, morgen pfui« gilt auch fir das asthetisch Ausgezeichnete.



Als der Vatikan Brigitte Bardo derartig vorflihrte, geschah das x-__._ﬁ
LOVE GODDESS OF

natlrlich nicht einfach so, sondern in Reaktion auf die Popular-

kultur. 1957 war jener Film erschienen, der in Deutschland den THE
Titel ,,Und ewig lockt das Weib" trug und im Amerikanischen un- Brigltte
ter dem noch mehr zugespitzten Titel ,and God created woman" Bﬂl‘dﬂt '

erschien. Altersfreigabe: 18 Jahre. “and GOd
created f
wom
Die Filmwerbung ergénzte den Filmtitel «and God created wo- q.mgmm?..?m

ADULTS ONLY}

man>» mit dem Satz: «... but the devil invented Brigitte Bardot. §3th RECORD WEEK! N A
_ BEVERLY CANON VAGABOND |
A phenomenon you have to see to believe!» Darauf reagierte Comm Do Y | 09 Wikikise Werd

Phane DV, 8-3837
der Vatikan.

‘a phenomenon
youhave to see to believe!”

~Crowthar, N. ¥ Times

“much more

than American
audiences are
used to see-
ing of what 23-
yvear-old girls
are made of!”

LI F E [

in CINEMASCOPE and EASTMANCOLOR with CURT JURGENS
Jean-Louis Trintignant - Christian Marquand - Directed by R. Vadim
ARAOUL J. LEVY Production- A KINGSLEY INTERNATIONAL Release

Das oberflachliche Schéne

Was aber ist es wirklich wert, »schdn« genannt zu werden? In der Geschichte der Menschheit
war das, was jeweils »schdén« sein sollte, immer umstritten. So absolut die Rede vom Schdnen
jeweils war, so relativ war das, was sie bezeichnete. Ist die Venus von Willendorf schén oder

war es das Schlankheitsmodel Twiggy?



Und wer entscheidet das aufgrund welcher Kriterien? Und ist diese Art der Schénheit nicht nur
oberflachlich? In Umberto Ecos Roman »Der Name der Rose«, der um die im Mittelalter kontro-
versen Fragen nach dem Wahren, Guten und Schénen kreist, vertritt Ubertin von Casale jene
Position, die vor der bloBen Oberflachlichkeit des Schénen warnt und sich dabei der drastischen
Worte des Heiligen Odo von Cluny (879-942) bedient:

Sieh dich vor, mein Sohn ... Die Schénheit des Leibes ist auf die Haut beschrdnkt. Wenn
die Mdnner sehen kénnten, was unter der Haut ist ..., sie wirden erschauern beim Anblick
der Frau. All diese Anmut besteht nur aus Schleim und Blut und Kdrperséften und Gallert.
Wenn du bedenkst, was in den Nasenléchern, im Hals und im Bauche steckt, so findest du
nichts als ekligen Auswurf. Und wenn es dich ekelt, mit den Fingerspitzen den Schleim oder
Kot zu beriihren, wie kannst du dann jemals begehren, die Hille um all diesen Kot zu
umarmen?!

Grabmal Wilhelm II.
von Hessen, Anfang 16.
Jahrhundert, im Land-
grafenchor der Elisabe-
thkirche in Marburg,
geschaffen vom Bild-
hauer Ludwig Juppe




Der schéne Koérper ist demnach nur ein dsthetischer Schein, der die Wirklichkeit verbirgt. Natlr-
lich diente Odos Argumentation auch der Abwehr der Attraktivitadt der Frau, die man allzu deut-
lich splirte. Das Bild der Frau musste depotenziert und damonisiert werden, damit es seine Wir-

kungsmacht verliert.

Heute freilich wirde sich nicht einmal mehr Heidi Klum oder Paris Hilton als Verkérperung der
schénen Sinde eignen. Der Schein weiblicher Siinde ist durch die Werbung so alltaglich gewor-
den, dass aller Reiz verflogen ist. Was bei Brigitte Bardot 1958 noch fir Aufregung und o6ffentli-
che Debatten sorgte, wiirde heute niemanden mehr «erregen». Die wahre Strategie, Bildern ihre
Macht zu nehmen, ist weder, sie zu entfernen bzw. zu zerstéren, noch, sie zu tabuisieren, son-
dern vielmehr, sie zu inflationieren. Erst die Bilderflut der Moderne macht das Bild der Schénheit

harmlos, ja sinnlos.

Historisch konkretisiert sich das Ideal der Schénheit in unterschiedlichen Bil-
dern. In biblischer Perspektive stellte zum Beispiel der junge David ein Bild
von einem Mann dar: er ist, wie 1. Sam 16, 18 berichtet,
»des Saitenspiels kundig, ein tapferer Mann und tiichtig zum Kampf,

verstdndig in seinen Reden und schén gestaltet, und der Herr ist mit
ihm«.

Bis in die Gegenwart ist dieser David - nicht zuletzt dank massiver Hilfestel-

\ lung durch Michelangelo Buonarroti - ein ménnliches Idealbild geblieben.

Das Bild Christi dagegen ist - vor allem wegen der aus Jesaja 53 abge-
leiteten Uberlegung, er habe weder Schénheit noch Gestalt besessen -

weniger pragend fir das mannliche Schénheitsideal geworden.

Und doch ist Donatellos Streit mit Filippo Brunelleschi einhundert

Jahre zuvor, wie Christus am Kreuz darzustellen sei, auch ein Streit

um das wahre Bild menschlicher Schénheit.



Vasari erzahlt die Anekdote in seiner «Leben der berihmtesten Maler, Bildhauer und Baumeis-

ter»12 so:

«In derselben Kirche [Santa Croce] arbeitete er [Donatello] unter dem
Querschiff neben dem Bilde von Taddeo Gaddi mit ungewdéhnlicher Miihe einen
Kruzifixus von Holz, und als er ihn beendet hatte und es ihm schien, er habe etwas
Besonderes vollfiihrt, zeigte er ihn dem Filippo Brunelleschi, seinem vertrauten

Freund, um dessen Meinung zu horen.

Filippo, der nach den Reden Donatos etwas viel Besseres erwartet hatte als vor ihm stand, |a-
chelte ein wenig, und Donato, der dieses sah, bat ihn bei der Freundschaft, die zwischen ihnen
bestand, er solle ihm sagen, was er davon halte.

»Mir scheint«, erwiderte Filippo freimlitig, »du hast einen Bauern ans Kreuz geheftet und

nicht die Gestalt eines Christus, der zart gebaut und der schénste Mann gewesen ist, der
je geboren wurde. «

Donato, der auf ein Lob gehofft hatte, flihlte sich innerlich verletzt, mehr noch als er selbst
glaubte, und antwortete:
»Wenn es so leicht wére, etwas zu machen, wie es zu beurteilen, so wiirde mein Christus

dir wohl! ein Christus scheinen und nicht ein Bauer. Nimm ein Stick Holz und versuche
selbst einen zu formen. «

Filippo sagte kein Wort mehr, ging nach Hause und fing an, ohne daB jemand es wuflte, ein
Kruzifix zu arbeiten, wobei er Donato zu Ubertreffen suchte, damit er nicht sein eigenes Urteil

Ligen strafe. Nach vielen Monaten fihrte er das Werk zu héchster Vollendung.

Eines Morgens bat er dann Donato zum Frihstlick zu sich, und dieser nahm %

seine Einladung an. Als sie zusammen nach der Wohnung Filippos gingen,

kaufte er einiges auf dem Markt und sagte, indem er es Donato gab: »Gehe
mit diesen Dingen in mein Haus und warte auf mich, ich komme gleich nach.«
Donato trat in die Wohnung, die zu ebener Erde lag, und sah das Kruzifix Filippos
in guter Beleuchtung, blieb stehen, um es zu betrachten und fand es so
vollkommen, dass er, Uberwunden von Staunen und ganz auBer sich, die Arme
ausbreitete und die Schiirze fallen lieB. Alles was darin war, Eier, Kase und andere Ware, zer-
brach in viele Stiicke, ohne daB ihn dies hinderte zu bewundern und wie einer, der den Verstand

verloren hat, dazustehen.

Da trat Filippo hinzu und fragte ldchelnd: »Donato, was hast du vor? Was wollen wir zum Frih-
stiick essen, da du alles zur Erde geworfen hast?« — »Ich fir mich«, antwortete Donato, »habe
fir heute mein Teil; willst du das deinige, so nimm dir's. - Doch genug, dir ist vergénnt, den

Heiland darzustellen, mir aber den Bauern.«



Damit ist aber noch gar nichts entschieden. Denn was aber ist das wahre, das angemessene Bild

(vera icon) von Jesus Christi? Das eines Bauern? Oder das des schénsten Mannes, der je geboren

wurde? Im 21. Jahrhundert diskutieren wir immer nach Uber derartige Fragen etwa ob Jesus aks

Weisser dargestellt werden darf, ob er sich je nach Kontext inkulturiert oder ob er veristisch als

People of Color darzustellen ist.

Auch die biblisch ausgezeichneten Frauen zeigen
neben ihrer Schénheit auch einen ausgepragten
heldischen Zug: so etwa Ester, die quasi durch
einen Schdnheitswettbewerb zur Kénigin wird
und spater ihr Volk vor Nachstellungen schitzt,
oder Judith, die Holofernes képft und so ihr Land
rettet, aber auch Bathseba, deren politisches

Geschick Salomo zur Macht verhilft.

Alle drei sind nicht zuletzt wegen dieser Kombi-
nation von Schénheit und Entschiedenheit be-
vorzugte Gestalten der christlichen Kunstge-
schichte. In besonderer Zuspitzung ist dies an
Artemisia Gentileschis Arbeit »Judith enthauptet

Holofernes« abzulesen.

Artemisia Gentileschi, »Judith enthauptet
Holofernes«, 1612, Uffizien Florenz



Fast 2000 Jahre spater finden wir Ubrigens in der Romantik mit Schneewittchen
ein ganz anderes Idealbild der Frau: »so weiB wie Schnee, so rot wie Blut und so

schwarzhaarig wie Ebenholz«. Sie ist das Gegenbild ebenso zur biblischen Heldin

wie zum blonden, blauaugigen und braungebrannten weiblichen Idol des 20. A o
Jahrhunderts. In Zeiten, in denen die Braune der Haut noch ein Anzeichen
daflr war, dass man arbeiten musste, war die weiBe (= blasse) Haut eben

noch ein Kennzeichen der Reichen und Schonen. Mit diesem Merkmal wiirde

frau heute vermutlich bei jedem Schonheitswettbewerb scheitern.

»Kaum eine Gottheit kann sich einer so zahlreichen und dokumentierten Theologie rihmen wie

das Schone« schreibt Luigi Russo Uber »Die Fata Morgana des Schénen«.!3 Aber keine Gottheit
ist auch derartigen Wandlungen unterworfen wie das Schdne. Dort, wo sie bildhaft Gestalt ge-
winnt, ist sie wie kaum etwas anderes der Verganglichkeit unterworfen. Der Hohenflug des Scho-
nen in der abendlandischen Geschichte hat namlich auch seine Grenzen - das wird nicht erst

durch die Worte der mittelalterlichen Ménche Uber die Verganglichkeit der Schénheit deutlich.

Die Hasslichkeit - eine Entdeckung des Christentums
Und so komme ich wieder zurlick auf jene zentrale Entdeckung des Christentums, die Friedrich
Nietzsche so eindriicklich benannt hat, némlich dass alles Wohlgeratene, Stolze, ja die Schénheit

selbst zweitranig wird und in den Hintergrund tritt.

«Man kann die Asthetik der H&sslichkeit als eine der groBen Beitrdge des Christentums zur
Geschichte der Kunst bezeichnen. Die Wahrnehmung des Christusbildes verdndert die
Wahrnehmung aller Bilder. Dass ein ans Kreuz geschlagener Kérper zum Gegenstand der
Kunst und der Verehrung werden konnte, ist ein bis in die aktuelle Gegenwart verstérender
Tatbestand.»1?



Andererseits bildete der so als «hdsslich» gezeigte
Christus tatsachlich immer ein hohes Potential an
Identifikationsmdéglichkeiten flir die von Origines
benannten Simplices (im Sinne von Nicht-Klerikern)
aus, weil sich zum Beispiel die kranken und leiden-
den Menschen in Christus wieder entdecken konn-
ten. Sie sahen sich in ihm gespiegelt und konnten
so die christliche Botschaft unmittelbar Gber die Bil-

didentifikation auf sich beziehen.

Das ist beim Christus am Kreuz des Klosters der An-
toniter in Isenheim augenscheinlich, der den an der
Mutterkornpilzvergiftung Erkrankten mit ihrem ei-
genen Leiden gegenibertritt. Mathis Griinewald hat

hier nicht die ostentative Schénheit gesucht, son-

dern ganz bewusst die Lebenswelt der Vergifteten

vor dem Bild eingefangen. >

Es kommt nun noch etwas anderes hinzu, namlich die sich
bereits 1300 mit Giotto abzeichnende und dann mit dem be-
ginnenden 16. Jahrhundert sich durchsetzende realistische
Kehre in Theologie und Asthetik. Man wendete sich dem Men-
schen zu, wie er war und nicht, wie er sein sollte. Das fihrt
dann zu so radikalen Positionen wie die von Andrea Mantegna,
dem neben Bellini bedeutendsten Maler der Frihrenaissance,
der Christus quasi als Leichnam aus der Perspektive des Pa-
thologen zeigt, in extremer Unterperspektive, wobei beson-

ders die Anatomie ausfihrlich hervorgehoben wird.

Und noch spéter flihrt es dazu, dass Christus als anatomisches
Wachsmodell fur Studien verwendet wird. Und auch auf theo-

logischer Seite finden wir ahnliche Entwicklungen und Entde-

ckungen hin zum Realismus und zum niederen Stil.

Deutlich wird das nicht zuletzt in Martin Luthers berihmter Auslegung des Magnifikat der Maria,
das wir in Lukas 1,46ff. finden.

Und Maria sprach: Meine Seele erhebt den Herrn, und mein Geist freut sich Gottes, meines
Heilandes; denn er hat die Niedrigkeit seiner Magd angesehen. Siehe, von nun an werden
mich selig preisen alle Kindeskinder. Denn er hat groBBe Dinge an mir getan, der da méchtig
ist und dessen Name heilig ist ... Er stéBt die Gewaltigen vom Thron und erhebt die Nied-
rigen. Die Hungrigen fillt er mit Gitern und ldsst die Reichen leer ausgehen.



Anhand dieses Textes verweist Luther in seiner Auslegung auf Gottes eigene Sicht, sozusagen
»Gottes Asthetik«, die sich nicht um konventionelle Regeln von Schén und Reich kiimmert, son-

dern auf die unscheinbaren und niedrigen Menschen und verachteten Dinge blickt:

»Das erfahren wir taglich, wie jedermann nur (ber sich, zur Ehre, zur Gewalt, zum Reich-
tum, zur Kunst, zu gutem Leben und allem, was groB und hoch ist, sich bemiht. Und wo
solche Leute sind, denen hdngt jedermann an, da lduft man hinzu, da dient man gern, da
will jedermann sein und der Héhe teilhaftig werden ...

Wiederum in die Tiefe will niemand sehen. Wo Armut, Schmach, Not, Jammer und Angst
ist, da wendet jedermann die Augen ab. Und wo solche Leute sind, da lduft jedermann
davon, da flieht, da scheut, da ldasst man sie und denkt niemand, ihnen zu helfen, beizu-
stehen und zu machen, dass sie auch etwas sind.®

Wenn man dies als ,Asthetik Gottes" liest, wenn man es also quasi programmatisch versteht,
dann gilt es in und mit der Kunst in die Tiefe zu schauen, in und mit der Kunst Armut, Schmach,
Not, Jammer und Angst im Bild erfahrbar werden zu lassen. Es gilt, sich eine neue Wahrnehmung
anzueignen, die sich gerade jenen Dingen zuwendet, die bisher aus der Wahrnehmung ausge-
klammert wurden, die es flir nicht wert erachtet wurden, kiinstlerisch, d@sthetisch oder auch
lebensweltlich betrachtet zu werden. Mit einem Schlag erschlieBt sich ein ganz neuer Bereich fir

die kinstlerische Arbeit.

Die zwei Wege der Kunst in der Moderne

Dieser Haltung hat sich ein bedeutender Teil der bildenden Kunst der Neuzeit angeschlossen.
Denn vor allem in der Moderne war das Schone zur fraglichen GréBe geworden. Der Philosoph
Hannes Bohringer hat deshalb zwei Wege der Kunst in der Moderne unterschieden, einen philo-

sophischen und einen christlichen:

Philosophisch ist ihr Versuch, das Reich des Sichtbaren und Ge-
genstéandlichen zu transzendieren, um zur Ideenschau zu gelan-
gen, ihr Aufstieg zur groBen Abstraktion und deren Erhabenheit
von Malevitsch bis Newman, ihr Hang zum Konzeptuellen, sich bis
zur Entmaterialisierung zu vergeistigen wéhrend die christliche
Struktur der modernen Kunst immer wieder dazu fiihrt, dieses Jen-
seitige und Erhabene, die unbestimmte Fiille des géttlichen Logos
gerade in seinem Herabstieg und seiner Durchdringung mit dem
ihm ganz und gar Inaddquaten, dem Gewdhnlichen, Alltdglichen,
Ordindren, Materiellen, Gegensténdlichen, Trivialen, Kriminellen,
Simplen sichtbar machen, wie es etwa von Dada, Fluxus oder der Pop art unternommen
wurde. Hierzu gehért auch die Tradition der modernen Kunst, in der Kunst immer wieder
auf Kénnen, Kunst und Kunstfertigkeit, auf Vollkommenheit und Perfektion zu verzichten.!”

Es ist also durchaus plausibel, die "Verkldrung des Gewdéhnlichen"”,'® die in einem Strang der
Kunst der Moderne stattfindet, als christlich zu interpretieren. "An Gottes Wahrnehmen der
menschlichen Wirklichkeit, an seiner Sehkraft und Sehschérfe", daraufhin hat Edgar Thaidigs-
mann in seiner Untersuchung von Luthers Auslegung hingewiesen, "wird die Art und Weise des

menschlichen Wahrnehmens offenbar”.°



Dass eine Plakatabrisswand, eine Suppendose, ein Urinal eben nicht nur einfach banal, sondern
durchaus der Betrachtung wert sind, macht die Kunst des 20. Jahrhunderts in der Folge von
Marcel Duchamp, insbesondere aber dann im Nouveau Réalisme eindringlich deutlich. Zugleich
verandert sie die Wahrnehmung des Alltags: nach der asthetischen Verklarung des Gewdhnli-

chen erscheint nun auch das auBBerasthetisch Gewodhnliche in einem neuen Licht.

Jedenfalls bleibt mit dem Kunstphilosophen Arthur Danto (der diese
Entwicklung selbst relativ kritisch eingeschatzt hat) daran festzuhal-
ten, dass man die Entdeckung des Gewodhnlichen in der Kunst des

20. Jahrhunderts auch lesen kann als einen

,Kommentar zu einer Theorie, die mindestens so alt ist wie der
Heilige Augustinus und die ihrerseits vielleicht die dsthetische Um-
formung einer wesentlich christlichen Lehre ist, dass der Geringste
unter uns - vielleicht gerade der Geringste unter uns - in heiliger
Gnade erstrahlt."?°

Duchamp, Fountain, 1917

Und damit sind wir wieder am Anfang, beim Entsetzen Friedrich Nietzsches, dass dem Christen-
tum vor allem die Schénheit in Ohren und Augen wehtut und sich lieber dem Niedrigen, Ausge-

schlossenen, Unedlen und Verachteten zuwendet.

Selbstverstandlich hat die Kunst des 20. Jahrhunderts diesen Impuls nicht in dem Sinne aufge-
griffen, dass sie bewusst den urchristlichen Impuls in ihre Arbeiten umgesetzt hat. Eine solche
Deutung wéare mit der Entwicklung der Moderne nicht vereinbar. Aber man kann durchaus, wie
dies der Philosoph Hannes Béhringer und der Philosoph Arthur Danto getan haben, zur Erhellung
der Kunstentwicklung im 20. Jahrhundert darauf hinweisen, dass es hier Verwandtschaften oder

sagen wir ,Familienahnlichkeiten" gibt.

Nicht verschwiegen werden soll, dass ein Teil der Gegenwartskultur genau diese Nahe sieht, sie
aber flr auBerordentlich problematisch hédlt. Denn fir sie ist die moderne Kunst selbst nichts
anderes als eine unendliche Geschichte von Austreibung und Zerstérung, Aufschlitzen und Ab-
wracken, Entzaubern und Eliminieren in der Tradition des biblischen Bilderverbots und der radi-

kalen Wahrheitsorientierung des Christentums. Sie fragen:

~wem hat die zeitgendssische Kunst so energisch zu entkommen versucht? Worauf zielte
so viel Ikonoklasmus ab, so viel Asketismus, so viel gewaltsame und manchmal frenetische
Energie? ... Wie lange noch wollen wir ein Bild, eine Installation, ein Objekt danach beur-
teilen, welche anderen Bilder, Installationen, Objekte durch es bekdmpft, ersetzt, zerstort,
verspottet, degradiert, parodiert werden sollen."?!

Sie begreifen also durchaus, dass die Moderne auch als Fortsetzung des christlichen Projekts der
Umwertung aller Werte gelesen werden kann, als immer kritischere Befragung der geltenden
Werte. Und genau diese konstitutive Neubewertung der Welt im Sinne einer anderen Wahrheit
lehnen sie ab. Aber auch in dieser Ablehnung wiederholen sie nur eine Konstellation, die schon

in der Antike dem Christentum entgegengesetzt wurde.



Piss-Christ: die dsthetische Herausforderung

Ich schlieBe mit einem Kunstwerk, das vor einigen Jahren die Offentlichkeit erregte. Es handelt
sich um Andres Serranos Fotografie eines Kruzifixes. Auf den ersten Blick ist es kein hadssliches
Foto, sondern ein leuchtendes, geradezu transzendentes Bild. Dann aber erfahrt man, dass Ser-
rano ein Plastik-Kruzifix in einen durchsichtigen Plastikeimer mit Kuh-Blut und Kuh-Urin und
seinem eigenem Urin getaucht hat, es dann fotografierte und ,Piss Christ" nannte. Ist das der
revolutionare Beitrag des Christentums zur Kunst? wie stehen wir zu Serranos , Piss Christ" nach

dem Durchgang durch die Geschichte des Schonen und Hasslichen in christlicher Perspektive?

~Sondern was toricht ist vor der Welt, das hat Gott erwéhlet, dass er die Weisen zuschan-
den mache; und was schwach ist vor der Welt, das hat Gott erwéahlet, dass er zuschanden
mache, was stark ist; und das Unedle vor der Welt und das Verachtete hat Gott erwdhlet,
und das da nichts ist, dass er zunichte mache, was etwas ist. Auf dass sich vor ihm kein
Fleisch riihme"

Wie gehen wir mit dem Toérichten, dem Schwachen, dem Unedlen und dem Verachteten um?
Und was ist, wenn dieses Prinzip auf den Verkilinder selbst angewandt wird? Dann vielleicht doch
lieber die schéne Kunst, das nicht verstdérende Bild, die Verklarung und der Glanz, das Gold der
Ikone? Oder doch der mihsame Versuch, auch dieses Bild noch in den ordo der christlich inspi-

rierten Asthetik mit einzubeziehen, auch noch im Letzten des Erste zu erkennen?

Der Schriftsteller Andrew Hudgins hat im Jahr 2000 ein Gedicht auf das Bild verdffentlicht, mit

dem er die erregte Debatte zumindest voriibergehend beruhigen konnte. Es lautet:

Wenn wir nun nicht wiissten, dass es Kuh-Blut und Urin ist

Wenn wir nicht wiissten, dass Serrano wochenlang seinen Urin in einem Plastikeimer gesammelt hat
Wenn wir nicht wiissten, dass das Kreuz aus Plastik ist

Wiirden wir dann nicht davon ausgehen, dass es geradezu zu schén ist?

Wir wiirden davon ausgehen, es war die Auferstehung
Glorie, Christus durch Licht ins Licht verwandelt

Weil das Blut und Urin wie ein Heiligenschein brennen
Und Licht, wie immer, Licht macht es schén.

Wir wurden in Urin und Kot geboren, sagt Augustinus,

und so wurde Christus, wenn es einen Christus gab, in diese Welt geschleudert wie wir
auf einer Flut von Blut und Urin. Blut, Kot, Urin

aus der die gefallene Welt gemacht ist, und aus denen wir gemacht sind

Er pinkelte, ejakulierte, schiss, weinte, blutete -

blutete unter Pontius Pilatus, und ich nehme an,der verstiimmelte Gott, der Verbrecher,
der gedemdtitigte Gott, entleerte sich auf das Kreuz

und das Blut und Urin beschmierte seine Beine

Und er stieg leiblich zum Himmel auf,

und am dritten Tag erhob er sich in Herrlichkeit,
das ist das, was wir hier sehen,

der Piss Christ im leuchtenden Blut:

Das ist der irreduzible Punkt des Glaubens,

Gott geworfen in menschliche Abfélle,eingetaucht und glénzend
Wir haben uns an Schénheit ohne Schrecken gewéhnt.

Wir haben uns an nutzlose Schénheit gewdhnt.


https://en.wikipedia.org/wiki/Piss_Christ

Anmerkungen

1 Dieser Text erschien zuerst in: Paprotny, Thorsten (Hg.) (2011): Schoénheit des Glaubens. Minster, S. 137-151. Er

wurde fiir die Publikation in ta katoptrizémena leicht iberarbeitet und ergénzt.
2 Nietzsche, Friedrich (2009): Der Antichrist. Versuch einer Kritik des Christentums: Insel Verlag.

* JauB, Hans Robert (1968): Die klassische und die christliche Rechtfertigung des Hasslichen in mittelalterlicher Lite-
ratur. In: JauB, Hans Robert (Hg.): Die nicht mehr schénen Kinste. Grenzphanomene d. Asthetischen. Minchen.
(Poetik u. Hermeneutik, 3), S. 143-168.

4 Taubes, Jacob (1968): Die Rechtfertigung des Hasslichen in urchristlicher Tradition. In: JauB, Hans Robert (Hg.): Die

nicht mehr schénen Kiinste. Grenzphinomene d. Asthetischen. Miinchen (Poetik u. Hermeneutik, 3), S. 169-186.
5 Ebd. S. 169
6 Ebd. S. 180.
7 Bail, Ulrike; Crisemann, Frank; Crisemann, Marlene, et al. (Hg.) (2007): Bibel in gerechter Sprache: Gutersloh.
8 Die folgende Darstellung tbernehme ich aus dem Text von Jacob Taubes.
°  Ebd.

10 Hofmann, Werner (1983): Die Geburt der Moderne aus dem Geist der Religion. In: Hofmann, Werner (Hg.): Luther

und die Folgen fir die Kunst. Hamburger Kunsthalle, 10.11.83 - 81.1. 84. Minchen, S. 23-71, hier S. 24
1 Eco, Umberto (1985): Der Name der Rose. 35. Aufl. Minchen.

2. Vasari, Giorgio (2010): Leben der beriihmtesten Maler, Bildhauer und Baumeister. Von Cimabue bis zum Jahre 1567.
Herausgegeben von Ludwig Schorn. Wiesbaden.

13 Russo, Luigi (1989): Die Fata Morgana des Schonen. In: Kamper, Dietmar; Wulf, Christoph (Hg.): Der Schein des

Schoénen. Goéttingen, S. 51-61.
4 Taubes, Jacob, a.a.O.

15 Vgl. dazu Diedrichs, Christof (2017): Woran stirbt Jesus Christus? Und warum? Die Kreuzigungstafel des Isenheimer

Altars von Mathis Gothart Nithart, genannt Grinewald. Norderstedt.
16 Martin Luther, Das Magnificat, WA 7, 544-604. Vgl. dazu Thaidigsmann, Edgar (1987): Gottes schopferisches Sehen.

Elemente einer theologischen Sehschule im Anschluss an Luthers Auslegung des Magnificat. In: Neue Zeitschrift fur

Systematische Theologie (NZSTh), H. 29

17 Bohringer, Hannes (1986): Kinstlerphilosophentheologen. In: Lischka, Gerhard-Johann; Béhringer, Hannes (Hg.):
Philosophen-Kinstler. Berlin, S. 22f.

8 Arthur C. Danto: Die Verkldrung des Gewoéhnlichen. Eine Philosophie der Kunst (1981). Frankfurt 1991
19 E. Thaidigsmann, a.a.0., S. 19 .

20 Ebenda, S. 10.

2L Latour, Bruno (2002): Iconoclash oder Gibt es eine Welt jenseits des Bilderkrieges? Berlin

VORGESCHLAGENE ZITATION:

Mertin, Andreas: Wenn das Hassliche schon wird. Der revolutionare Beitrag des Christentums zur Debatte um die
Schénheit, ta katoptrizdmena - Magazin fiir Kunst | Kultur | Theologie | Asthetik, Ausgabe 159, erschienen
01.02.2026 https://www.theomag.de/159/pdf/am885.pdf



https://www.theomag.de/159/pdf/am885.pdf

